مُوتِحِتُ وَ الْحِدُ الْحَدُ الْحِدُ الْحَدُ الْحَدُولُ الْحَدُ الْحَامُ الْحَدُ الْحَدُ الْحَدُ الْحَدُ الْحَدُ الْحَدُ الْحَدُ الْحَ

الدَّكتورَ داوُد العصلات

منشودات مؤسسة الأعلى للطبوعاسة متودده - بعداد



مُؤجَدَ عُلُومُ إِللَّهُ إِلَيْ عِلْوُمُ إِللَّهُ إِلَيْ



# مُوجدز عالم المرابع المالي المالي المالي المالي المالية المالي



منشودات م*ؤسسسةالأعلىالمطبوحاست* بشيروت - بسشناد مس.ب ۲۱۲۰ الطبعة الثالثة جميع حقوق الطبع محفوظة للناشر ١٩٩٥ م ١٩٩٥ م

PUBLISHED BY

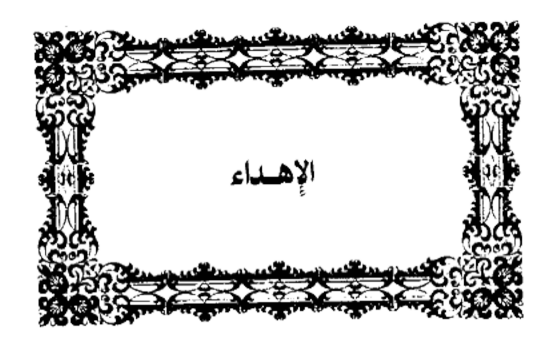
Al Alami Library

BEIRUT - LEBANON P.O. BOX 7120 مؤسَّسَة الأعْلَجِ للمَطبُوعات:

سَيروت مَشَارِع المطسَار . قربُ ڪليه اله

مىلك الاعمامي رص.ب، ۲۱۲۰ الحاتف : ۸۳۳٤٤٧ ـ ۸۳۳٤٥۳





أوصاني والدي ونشر الحقائق الإسلامية في تحرّي ونشر الحقائق الإسلامية التي دأب الاستعمار الكافر الكافر الما على اطفاء أنوارها وتشويه معالمها لأنها أمضى من جميع أسلحته فإلى روح والدي أهدي ثواب هذا التأليف ...

«المؤلف»



القسرآن هو المصدر الأول للإسلام ، وأقدس كتساب لدى المسلمين ، وخاتم الكتب السماوية ، وبسه تثبت نبوة رسول الله محمد سينت ، وبه تقوم الحجة على الناس جميعاً إلى يوم القيامة بالتزام الإسلام ديناً ، لأنه معجزة ، ولخلود ما فيه من إعجاز ، وهو المصدر الوحيد «القطعي الثبوت» ، بإجماع المسلمين ، لم تمتد إليه يد التحريف أو الزيادة أو النقصائة ، ومبع كل ذلك لم ينل من العناية والاهتمام لدى المسلمين بعض ما يستحقه !!!

ولعل أهم (الأسباب الداخلية) لانحطاط المسلمين وتأخرهم في الوقت الحاضر هو انصرافهم ـ بصورة مباشرة أو غير مباشرة ـ عن تدارس ما في القرآن من كنوز العلم والمعرفة ، والتي ما زالت بكراً حتى الآن .

وليس من سبيل إلى استعادة المجتمع الإسلامي ، واسترجاع حقوق الأمة الإسلامية في الحياة الإيمانية في ظل الإسلام إلا بتدبر ما في القرآن الكريم من توجيهات عقائدية وقواعد فكرية وأحكام تشريعية ومنطلقات خلقية رفيعة ، والعمل بها .

وما نجده من دراسات للقرآن الكريم في أغلب المراكز العلمية المنتشرة في بلأد المسلمين لا تعدو أن تكون دراسات نظرية قد أُفرغت

من «حيـويتهـا» و «فـاعليتهـا» في المجتمـع ، فقـد تكــون لغـرض أداء الامتحانات أو نيل درجة علمية في مرحلة دراسية معينة . . . وهكذا .

كما أن تعبيرات الأمة عن الاعتزاز والاستفادة من القرآن الكريم بلغت حداً يؤسف له ، فقد يتخذ القرآن (رمزاً) للتحرز من الشرور والأخطار . . . أو يتلى في بداية الحفلات والندوات ريثما يكتمل حضور المدعوين . . أو يتلى على قبور الموتى للبركة والغفران . . وهكذا .

هذا ، وما ورد أن «النظر إلى المصحف عبادة» ، و «تلاوة حرف واحد منه رقي في الجنة درجة» وسائر ما ورد في فضائل القرآن الكريم ، إنما كان لبيان ما يجب أن يحتله القرآن الكريم في حياة الأمة من «هيمنة» تامة على جميع صور حياتها السلوكية والتشريعية ومفاهيمها الحضارية .

وحينما كتبت هذا «الموجز» أول مرة ، لم أفكر إطلاقاً في أداء ما يلزمني الواجب الإسلامي من مسؤولية إزاء هذا القرآن الكريم ، وإنما شعرت «بعد دراسة ميدانية» أن الجهل بالقرآن الكريم عام يشمل الكثير الكثير من عامة الناس ومتعلمية من فأردت أن أضع «الحد الأدنى» من المعلومات الضرورية حول القرآن الكريم بين يدي «كل مسلم».

وبعد صدور «الطبعة الأولى» وكانت مقررة للتدريس في «كلية أصول الدين» في بغداد لعدة سنوات ، أقبل عليها جمهور غفيس من المتعلمين والمثقفين ونفدت في حينها .

ومرت فترة ، وأنا أعاني من إلحاح الطلب المتواصل ، على إعادة طبعها من جهة ، ومن متاعب ومشاغل ، لم تدع لي فـرصة للنـظر في «الموجز» مجدداً ، بقصد الإضافة والتوسع فيه ، من جهة أخرى .

وها أنا ذا أستسلم للطلب ، سائلًا الله تعالى أن ينفع بهذا الموجـز إخواني ، وأن يتيح لي فرصة الكتابة من جديد ، لعلي أوفق ، مع سائـر من وفقهم الله تعالى من المسلمين ، للتعرف على ما في القرآن الكريم، من هداية للإنسانية المعذبة ، وسبل للسعادة في الدنيا والأخرة .

ومنه أستمد العون والرشاد

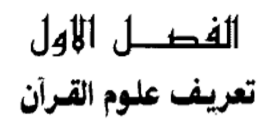
داود العطسار

لكويت ١ محرم ١٣٩٩ هـ





- -



نؤثر أن نعرف (علوم القرآن) باعتبارين :

- الأول : باعتبارها مركبة من كلمتين .
- الثاني: بأعتبار المعنى الإفرادي لها.





إن لكل من كلمة (علم) و (قرآن) دلالة لغوية ، ومعنى اصطلاحياً ، يجدر الإلمام بهما بإيجاز .

## المطالب الأول العلم لغة واصطلاحاً

# أولاً ـ العلم لغة : مَرْتَمَة تَكُورُون سوى

أ\_يُقال علم علماً بفتحة وكسرة - أي حصلت له حقيقة العلم .
 ب يُقال علم الشيء : أي عرفه ، وتيقّنه ، وأدركه .

جـ يُقال أعلمه الأمر ، وبالأمر : أي أطلعه عليه .

فيكون العلم: الحقيقة، المعرفة، اليقين، الإدراك. ولهذا قيل إن العلم: هـو الإدراك الجـازم المطابق للواقع، أو هـو إدراك الشيء بحقيقته(١).

والعلم مطلقاً هو: مطلق الإدراك الدي يشمل التصور والتصديق .

<sup>(</sup>١) الراغب ، المفردات ص ٣٤٣ .

وقال الحكماء : العلم هو حصول صورة الشيء في العقل(١) . ثانياً ـ العلم اصطلاحاً :

تطلق كلمة العلم ويصطلح بها على أحد المعاني التالية :

أ الموضوع ذاته: فيقال علم الفلك، وعلم السطب، وعلم النفس، وعلم التفسير، وعلم الكلام وهكذا. ويراد به موضوعات هذه العلوم، ومسائلها.

ب معرفة الموضوع: فيقال: لفلان علم بموضوع النجوم، أو علم بالأنساب، أو علم بالأنواء الجوية، أي لديه إلمام ومعرفة بمسائل وقواعد هذه العلوم.

جــ القدرة على معرفة الموضوع : وهي المعرفة بالقوّة ، أي القدرة على معرفة مسائل وقواعد الموضوع ، وإن لم تكن حاصلة بالفعل .

وأوفق معاني هذه الإطلاقات لم وضوعنا قيد البحث هـو الإطلاق الأول .

> المطلب الثاني القرآن لغة واصطلاحاً

> > أولاً - القرآن لغة (٢) :

أ ـ المقروء المكتـوب :

يُقال قرأ الرسالة قراءة وقرآناً ؛ أي نطق بالمكتوب فيها ، ومنه قوله

<sup>(</sup>١) الجرجاني ، التعريفات ، ص ١٣٥ .

 <sup>(</sup>۲) انظر تاج العروس ، مادة (قرأ) ، الراغب : المفردات ، ص ٤٠٢ . الطبرسي : مجمع البيان ، ج ١/١٥ . شهاب الدين القسطلاني : لطائف الإشارات ، ج ١/١٨ .

تعالى : وفإذا قرأناه ف اتبع قرآنه ﴾ [سورة القيامة ؛ الآية : ١٨] ويكون الأقرأ : الأفصح قراءة . كما قد يكون بمعنى إلقاء النظر على الرسالة ومطالعتها صمتاً .

#### ب ـ الجمع :

(ويسمى قرآناً لأنه يجمع السور فيضمها). وقال ابن الأثير: إن الأصل في لفظة القرآن هو (الجمع ، وكل شيء جمعته فقد قرأته ، وسمي قرآناً لأنه جمع القصص ، والأمر والنهي ، والوعد والوعيد ، والآيات والسور ، بعضها إلى البعض) . وقال الراغب : (والقراءة ضم الحروف والكلمات بعضها إلى بعض في الترتيل . وليس يُقال ذلك لكل جمع ، لا يُقال قرأت القوم إذا جمعتهم) .

#### جــ اسم لكتاب الله تعالى :

فقد روي عن الشافعي أنه قبال: (القرآن اسم وليس بمهموز لكتاب الله مثل التوراة والإنجيل) ، وقال أبو بكر بن مجاهد المقرىء: كان أبو عمرو بن العلاء لا يهميز القرآن . وقبال الراغب: والقرآن في الأصل مصدر ، نحو كفران ورجحان .

ولعل ما ذهب إليه ابن الأثير وغيره من اللغويين ، من أن الأصل في القرآن : الجمع ، هـو أقرب المعاني انسجاماً ومناسبة مع واقع القرآن الكريم ، فيما ضم من الأحكام العامة وجمع (١) من القواعد الكلية ، والأسس الرئيسة للشريعة الإسلامية الغراء .

وإنما جعل الله تعالى القرآن قانوناً أساسياً وكلياً ، باعتباره دستور الدين الكامل، والنعمة التامّة ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم

 <sup>(</sup>١) قال بعض الحكماء تسمية هذا الكتاب قرآناً من بين كتب الله لكونه جامعاً لثمرة كتبه ،
 بـل لجمعه ثمـرة جميع العلوم ، كمـا أشار تعـالى إليه بقـوله : ﴿ . . . وتفضيـل كل شيء﴾ وقوله : ﴿ تبياناً لكل شيء﴾ . الراغب : المفردات ، ص ٢٠٢ .

نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً إلى السورة المائدة ؛ الآية : ٣] . فلا يوحي الله تعالى بعد القرآن كتاباً ، فكان من مقتضى لطفه سبحانه ، أن يكون كلياً إجمالياً ليسير مع تطورات الحياة يحكم أحداثها ووقائعها ، ويشمل مناحيها ، ويستجيب لحاجاتها ومتطلباتها ، في كل الميادين ، رغم اختلاف الظروف والبيئة ، محافظاً على مقاصد الشرع الحنيف : ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكُ الْكَتَابِ تَبِياناً لَكُلُ شَيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين ورحمة وبشرى للمسلمين النحل ؛ الآية : ٨٩] .

وإن أقرب هذه المعاني لموضوعنا قيـد البحث ، هـوكـون القرآن اسماً لكتاب الله تعالى ، من حيث هو ، لا من سائر الحيثيات .

# ثانياً ـ القرآن اصطلاحاً :

القرآن الكريم ، أسمى وأشهر من أن يعرَّف . ولكن جرت سنة المعنيين به أن يعرِّفوه تعريفاً جامعاً ماتعاً ، ومع ذلك جاءت تعاريفهم شتى صياغة ، متقاربة معنى . وقالوا .

أ ـ (القرآن هو الكلام القائم بذات الله تعالى ، وما نقل إلينا بين دفتي المصحف ، نقلًا متواتراً)(١) .

ب- (إن القرآن: الذي في المصاحف بأيدي المسلمين شرقاً وغرباً فما بين ذلك ، من أول أم القرآن إلى آخر المعوذتين ، كلام الله عزّ وجلّ ، ووحيه ، أنزله على قلب نبيّه محمد سيسيّ ، ومن كفر بحرف منه فهو كافر) (٢) .

جــ (القرآن هـو الكتاب المنـزل على رسـول الله عليـه الصّـلاة
 والسّـلام ، المكتوب في المصـاحف ، المنقول إلينـا نقـلاً متـواتـراً بـلا

<sup>(</sup>١) الغزالي : المستصفى ، ج ١ / ٦٥ .

<sup>(</sup>٢) معجم فقه ابن حزم : مجَلد ٢/٨٣٣ .

شبهة) <sup>(۱)</sup> .

د\_ (القرآن هو كتاب الله المنزل على رسوله محمد مرات الله والمدون بين دفتي المصحف ، المبدوء بسورة الفاتحة ، المختوم بسورة الناس)(٢) .

هــ (اللفظ العربي المنزل على محمد سنتين ، المنقول إلينا بالتواتر) (٣) .

ويمكن القول إن القرآن الكريم هو:

وحي الله المنزل على النبي محمد سنتس لفظاً ومعنى وأسلوباً ، المكتوب في المصاحف ، المنقول عنه بالتواتر .

ومن خواص هذا التعريف أنه :

١ ـ وحــي اللَّـه :

الوحي يشمل كل ما أوحى به الله تعالى إلى رسله وأنبيائه .

٢ - المنزل على النبي محمل والمنزل على النبي محمل المنزل

قيد خرج به جميع الرسالات والأديان السابقة ، كالتوراة والإنجيل والزبور ، لأنها نزلت على سائر الأنبياء .

## ٣ ـ لفظاً ومعنى وأسلوباً :

قيد خرج به ما ثبت من الحديث القدسي ، وهو ما نزل على النبي سينه ولم يثبت نظمه في القرآن الكريم ، كما خرج بهذا القيد : التفسير ، وترجمة القرآن إلى سائر اللغات ، لاختلاف الألفاظ والأسلوب وإن اتفقت المعاني . وبهذا نستغني عن إيراد قيد (العربية)

<sup>(</sup>١) أصول البزدوي ، ج ٢١/١ ـ ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) عبد القادر عودة : التشريع الجنائي ج١/١٦٥ .

<sup>(</sup>٣) محمود شلتوت : الإسلام عقيدة وشريعة ، ص ٣٩٩ .

الذي ذكره الشيخ شلتوت في تعريفه السابق .

#### ٤ - المكتوب في المصاحف:

قيد خرج به ما أوحى الله تعالى به إلى النبي سننه من الأحكام ، وأداها بأسلوبه الخاص ، قولاً ، مثل (صلاة الفجر ركعتان) و (صلوا كما رأيتموني أصلى) ، و (خذوا عني مناسككم) (١) .

#### ه ـ المنقول بالتواتر:

أي : أن القرآن نقله قـوم لا يتـوهم اجتمـاعهم وتــواطؤهم على الكذب لكثرتهم ، وتبـاين أماكنهم ، عن قـوم مثلهم ، وهكذا ، إلى أن يصل النقل إلى رسول الله سينيس .

وبهذا القيد خرج المنقول بالشهرة ، والقراءات الشاذة ، مثل ما روي عن عبد الله بن مسعود أنه قرأ قوله تعالى في كفارة اليمين في . . فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام . . فه [سورة المائدة ؛ الآية : ١٩٩] . بزيادة (متتابعات) . فهذه القراءة محمولة على أنها تفسير للأيام الثلاثة بكونها متتابعات (٢) .

# المبحث الثاني علوم القرآن بالمعنى الإفرادي

ونقصد بها الأبحاث العلمية في القرآن الكريم. فلقد أقبل العلماء على دراسة كتاب الله المجيد بشوق وشغف وتقديس، وكتبوا عنه أبحاثاً علمية قيمة، غزيرة المادة، عميمة الفائدة، عميقة الغور، أسموها (علوم القرآن) وإنما كانت هذه العلوم كثيرة العدد(٢) لأن

<sup>(</sup>١) أنظر : محمود أبو رية : قصة الحديث النبوي ، ص ٥ ـ ٦ .

<sup>(</sup>٢) الغزالي : المستصفى ، ج ١/٥٦ .

<sup>(</sup>٣) ومنهم من قال إنها خمسون علماً ، وأربعمائة علم ، وسبعة آلاف علم ، وسبعون ألف =

المعنيين بدراسة القرآن الكريم ، قصدوا تحقيق أهداف كثيرة ، ولأنهم نظروا إلى القرآن من حيثيات مختلفة ، فمنهم من فصل هذه العلوم تفصيلاً مطولاً ، ومنهم من وحد وجمع بعضها مع بعض ، تحت عنوان واحد .

وفيما يلي تعريف مقتضب بأهم هذه العلوم ، نتبعه بلمحة تاريخية موجزة عن تأسيسها وعلمائها .

## المطلب الأول أمثلة على علوم القرآن

#### ١ - عـلم التفسيــر:

التفسيسر في الأصل هـو الكشف والإظهار ، وفي الاصـطلاح بيان معنى الآية وشأنها وظروفها بلفظ يدل عليه دلالة ظاهرة .

فالنظر في القرآن الكريم من حيث كونه كلاماً لـه دلالة ومعنى ، ولله تعالى فيه هـدف وقصد ، ومن أجل بيان هـذه الـدلالـة ، وشـرح المعنى ، وإيضاح القصد ، والإفصاح عن الهدف ، نشـا (علم التفسير) الذي تكفل بتلك الغايات .

ونشأت للتفسير أساليب ومذاهب(١) ، ودونت للمفسرين شرائط وآداب وصار المفسرون طبقات .

ولأهمية الدور الذي يمارسه (علم التفسير) صار هذا العلم أساساً لكافة العلوم وأهمها ، وما من علم إلاً ويعول عليه .

علم (٧٧٤٥٠) على عدد كلم القرآن مضروبة في أربعة : السيوطي : الاتقان ج ١٢٨/١ .

 <sup>(</sup>١) أنظر في أساليب التفسير وطرقه ولوازمه: الطبرسي: المجمع، ج ١/١ وما بعدها الميزان للطبطبائي ج ٢/١، ج ٧٧/٣، الخوثي: البيان، ص ٤٢١.

## ٢ \_ علم آيات الأحكام:

للأحكام الشرعية مصادر ، منها القرآن الكريم ، والسنة ، والإجماع ، والعقل . وقد اختلف العلماء في بعض المصادر التشريعية . ولكنهم مجمعون على القرآن الكريم باعتباره أول تلك المصادر .

فالنظر إلى القرآن الكريم ، من حيث كونه الأصل الأول للتشريع الإسلامي أو المصدر الأساس لمعرفة أحكام الشريعة الغراء ، بما يفيده النص القرآني من أمر أو نهي ، على سبيل الإيجاب أو التسرجيح أو الإباحة ، وبمقارنته بسائر المصادر التشريعية ، أصبحت آيات الأحكام موضوعاً لعلم (۱) هو علم آيات الأحكام . (قيل إنها خمسمائة آية)(۲) .

#### ٣ ـ علم الإعجاز:

والنظر في القرآن الكريم ، باغتباره حجة على جميع البشر ، لأنه من الله تعالى ، ودليل كونه من الله تعالى : إعجازه ، \_ كما سنبحثه إن شاء الله \_ صارت وجوه إغتجاز القرآن أدلة كونه من الله تعالى . والقرآن الكريم بهذا الاعتبار ، صار دليل صدق نبوة الرسول الأمين سينت . وقد تكفل علم الإعجاز بيان وجوه الإعجاز في القرآن ، وشروط المعجزة ، ووجه الحاجة إليها ، ونحو ذلك .

## ٤ \_ علم المكي والمدني:

والنظر إلى القرآن الكريم ، من حيث نزولم على الرسول

<sup>(</sup>۱) وأول من صنف في هذا العلم من الشيعة محمد بن السائب الكلبي (ت ١٤٦ هـ) ومن الشافعية الإمام محمد بن إدريس (ت ٢٠٤ هـ) ومن الحنفية أبو بكر الرازي (ت ٣٧٠ هـ) ومن المالكية القاضي أبو إسحاق إسماعيل بن إسحاق (ت ٢٨٢ هـ) ومن الحنابلة القاضي أبو يعلى الكبير (ت ٤٥٨ هـ).

<sup>(</sup>٢) الجزائري : قلائد الدرر ، ج ١/ب .

الكريم ، مرة باعتبار (زمن) ننزول آياته ، قبل الهجرة من مكة إلى المدينة أو بعدها ، ومرة باعتبار (مكان) ما نزل منها في مكة ، سواء قبل الهجرة أو بعدها ، وما ننزل في المدينة ، أو سائر الأماكن والأحوال ، كالإسراء والمعراج ، ومرة ثالثة باعتبار (الأشخاص) المخاطبين بآياته ، وكونهم مكيين أو مدنيين . فقد تولى علم المكي والمدني بيان كل ذلك ، وترتبت عليه فوائد تشريعية وفكرية ، سنعرض لها فيما بعد ، إن شاء الله تعالىٰ .

## ۵ ـ علم أسباب النزول :

وهـو العلم الـذي يتكفـل بـالكشف عن الأحــداث التــاريخيــة ، والوقائع التي كانت من دواعي نزول النص القرآني .

فالنظر في القرآن الكريم ، ومعرفة ما نزل منه ابتداءً دون ما سابق أثر ، وما نزل منه لسبب سابق ، وما نزل مفصحاً عن السبب ، أو مجيباً عنه ، أو مبيناً لحكمه ، وهو تؤخذ الآية بعموم معناها ؟ أن بخصوص سبب نزولها ؟ ومدى أخذ واقع الآية وما رافقها من ظروف وأحداث وأشخاص بنظر الاعتبار في مدلولها ، كل ذلك وما إليه تكفل ببيانه علم أسباب النزول .

ولهـذا العلم دور مؤثـر ، في الإفصــاح عن كنـه الآيــة ، وبيـان مرادها ، وما تضمنته من أبعاد وأغراض .

## ٦ - علم الناسخ والمنسوخ :

النسخ: قد يأتي بمعنى الإزالة ، ومنه قوله تعالى: ﴿ . . . فينسخ الله ما يلقي الشيطان ثم يحكم الله آياته . . . ﴾ [سورة الحج ؛ الآية : ٥٦] . وقد يأتي بمعنى نقل صورة الكتابة من موضع إلى آخر ، ومنه قولك : نسخت الكتاب ، إذا نقلت لفظه وخطه كما هو .

والنظر في القرآن : باعتبار أن آية من آياته مبينة لانتهاء أمد حكم

تضمنته آية أخرى ، وانقضاء أجله ورفعه ، ودعوى من لا يرى وقوع النسخ ، وتفسيره لـ للآيات المقـول بنسخها ، وحججه على ما يقـول ، وأقسام النسخ بالنسبة للقائلين به ، وهـل الأصل في الآيـات الأحكام إلاً عند قيام دليل شرعي لرفع حكم شرعي ثابت ، هـذه المباحث ومـا إليها تكفل بها علم الناسخ والمنسوخ .

وأهمية هذا العلم كبيرة في معرفة استمرار ثبوت حكم الآية أو ارتفاعه ، قبال الإمام على على القياض : أتعرف النباسخ والمنسوخ ؟ قال : لا . قال : هلكت وأهلكت (١) ولهذا فإن لعلم النباسخ والمنسوخ أهمية خاصة بالنسبة للفقه والقضاء والتفسير ومعرفة الأحكام . . .

ومن الجدير بالإشارة أن النسخ في القرآن ليس من قبيل التناقض في القول أو الاختلاف فيسه ، وإنما هو ناشىء من الاختلاف في المصداق الذي ينطبق عليه الحكم حيناً تحقيقاً لمصلحة ، ولا ينطبق حيناً آخر لعدم المصلحة ، بحسب التقدير الشرعي (١) .

#### ٧ ـ عــلم المحكم والمتشابه 🚍

يمكن القول إن القرآن كله محكم ، إذا أريد بالإحكام : الإتقان وعدم تطرق النقص والاختلاف إليه : ﴿ الرَّ كَتَابُ أَحْكُمُتُ آيَاتُهُ . . . ﴾ [سورة هود ؛ الآية : ١] .

كما يمكن القول إن القرآن كله متشابه ، إذا أريد بالتشابه تشابه الآيات في الحق والصدق ، والبلاغة النظمية ووجوه الإعجاز . والله نرً ل أحسن الحديث كتاباً متشابها مشاني . . . ﴾ [سورة الزمر ؛ الآية : ٢٣] .

غير أن قوله تعالى : ﴿ هـ و الذين أنـ زل عليك الكتـاب منه آيـات

<sup>(</sup>١) الزركشي : البرهان ج ٢ / ٢٩ ، السيوطي : الإتقان ج ٢ / ٢٠ .

 <sup>(</sup>٢) انظر : التشريع الجناثي الإسلامي ، لعبد القادر عودة تعليق السيد الصدرج ٣١١/١
 وما بعدها .

محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات . . . ﴾ [سورة آل عمران ؛ الآية : ٧] قد قسم القرآن الكريم إلى آيات محكمات ، وأخر متشابهات . وقد ذهب العلماء إلى ما يزيد على عشرة أقوال في تشخيص هذا التشابه والإحكام ، وبيان مصاديقهما من الآيات .

وعلم المحكم والمتشابه : هـو الـذي يتـولى التفـريق بين محكم الآيات ومتشابهها ، وبيان الفرق بين التشابه والتأويل ، وما إلى ذلك .

## ٨ - علم الإعراب وعلم البلاغة :

إن النحاة يبنون من القرآن قـواعـد إعـرابهم ، فهـو مـرجعهم ، وحكمهم في معـرفة خـطأ القول من صـوابـه . والبـلاغيـون يستـهـدونـه لمعرفة محاسن الصياغة وموازين البلاغة . . .

فالنظر في القرآن الكريم باعتباره نصاً عربياً في درجة الكمال، اتساقاً مع القواعد النحوية ، ودرجة الإعجاز في النظم والصياغة البلاغية ، هو ما يشكل علم الإعراب وعلم البلاغة .

# ٩ - عـلم الرسم القرآني :

والنظر في القرآن الكريم باعتباره لفظاً عربياً مكتوباً بخط وبشكل خاص وهل هذا البرسم توقيفي ورد النص عليه أم لا ، وهل يجوز مخالفة رسمه حسب الاصطلاحات الشائعة في كل زمن من حيث الخط والإملاء ، وما إلى ذلك . . . فالعلم الذي يبحث ويوضح هذه البحوث هو علم الرسم القرآني .

#### ١٠ ـ عملم القسراءات :

والنظر إلى القرآن باعتباره كلاماً يتلفظ به بشكل خاص ، والبحث في أنـواع القـراءات المـرويـة والمعتبـرة ، واختـلافـاتهـا ، ومستـويـات الاختـلاف في القـراءات والمنـاهـج في قبــولهـا أو رفضهــا والأراء في القراءات السبع وعلاقتها بـالأحرف السبعـة(١) التي أنزل عليهـا القرآن ، والقراءة المثلى ، وما إلى ذلك هو ما يسمى بعلم القراءات .

وهكذا نجد أن علوم القرآن تعددت باختلاف الاعتبارات وحيثيات النظر في القرآن الكريم .

ويعتبر القرآن الكريم ـ بعد كونه كتاب هداية وتنظيم المجتمع الإنساني ـ بحق مفجر العلوم من قرب أو بعد ، فإن الله تعالىٰ هـو القائل : ﴿ . . . ﴾ [سورة الأنعام ؛

(١) يروى حديث عن رسول الله بمناه (إن القرآن أنزل على سبعة أحرف) وقد أول البعض الأحرف السبعة تأويلات شتى أدت إلى مشاكل وخلافات عقيدية ولغوية عمقت الحزازات ثم تدخلت الأهواء والعصبيات فحدث لهذا الحديث من الأثار ما لم يحدث لغيره.

فابن قتيبة (ت ٢٧٦ هـ) يسرى أنها سبعة أوجه من اللغات متفرقة في القرآن ، والطبري (ت ٣١٠ هـ) يسرى أنها سبع لغات ، أو سبعة السن من بين السن العرب التي يعجز عن إحصائها (أنظر تفسير الطبري ج ٢/١٤ ، شاهين : تاريخ القرآن ، ص ٣٣ \_ ٣٥) .

ص ٣٣ ـ ٣٥). وخلاصة القول أن ما يروى من الأحرف السبعة التي أنزل عليها القرآن لا علاقة لها بالقراءات السبع وإن توهم قوم ذلك . وإن القراءات السبع أو العشر ، منها ما هو اجتهاد من المقرىء ، ومنها ما هو منقول بخبر الواحد وهذا هو رأي جماعة المحققين من أهل السنة ، بـل المشهور عنـد جمهور المسلمين (أنـظر : الخـوئي : البيان ، ص ١٣٧) .

والحق أن القرآن ما نزل إلا على حرف واحد ، وأن تسجيله كان على حرف واحد متواتر ، والحقيقة ـ المرة ـ أن ما وقع من اختلاف فمرده الرواة حسب قواعد البحث العلمي ومناهج النقد الإسلامية . ولا يمكن إرجاع هذه الاختلافات إلى رسول الله مراتب . في ما يكون لي أن أبدله من تلقاء نفسي إن أتبع إلاً ما يوحى إلى . . . • [سورة يونس ؛ الآية : ١٥] .

إن الدكتور شاهين يعتبر الاختلافات (رخصة مؤقتة) تاريخ القرآن ، ص ٨٥ . ويقول معاذ الله أن يصدر عبث من الرواة لأنهم أصحاب القرآن : ص ٣٢ ونحن نقول ومعاذ الله أن يصدر الاختلاف من رسول الله عرفه الأنه مبلغ القرآن : ﴿وما يسطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى [سورة النجم ؛ الآيتان : ٣ ، ٤] .

الآية : ٣٨] . ﴿ . . . ونزّلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء . . . ﴾ [سورة النحل ؛ الآية : ٨٩] . وعن رسول الله سننه أنه قال : (ستكون فتن) قيل وما المخرج منها يا رسول الله ؟ قال : (كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم ، وخبر ما بعدكم ، وحكم ما بينكم) .

والجدير بالذكر: أن تعدد علوم القرآن لا يعني اختصاص كل علم بعدد من آياته. فقد تكون الآية الواحدة موضوع علمين أو أكثر، بحسب الحيثيات أو الاعتبارات. فقوله تعالى: ﴿ ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا ... ﴾ [سورة المائدة ؛ الآية : ٩٣]. قد ينظر إليها في علم أسباب النزول ، وعلم آيات الأحكام ، وعلم الناسخ والمنسوخ ، والمحكم والمتشابه ، والمكي والمدني ، وهكذا ، وبحسب تعدد الاعتبارات تتعدد علوم القرآن .

## المطلب الشاني لمحة تاريخية عن علوم القرآن

لقد أدركت الطلائع المؤمنة من أصحاب رسول الله المؤمنة أهمية العلم ، ووعت أن الشخصية الإسلامية عمادها الأساس هو التوحيد ، وأنّ طريق التوحيد هو العلم ، فانبرت للعلم تنهله ، وترتاد رياضه ، وطلبت العلم ليهديها إلى الحقائق الكونية والعلوية ، ولتبلغ المراتب السامية في مدارج الرقي الحضاري ، وتنافست في مصداق قوله تعالى : و. . قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ، إنما يتذكر أولوا الألباب وسورة الزمر ؛ الآية : ٩] . وتسابقت كسباً للدرجات العليا عند الله تعالى ، ونيلاً للرفعة والمنزلة السامية لديه ﴿ . . . يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات . . ﴾ [سورة المجادلة ؛ الآية : ١] .

وفهم المسلمون الأوائل البون الشاسع بين الجهل والعلم في اعتبارات القرآن ، حين ثقفوا قوله تعالىٰ: ﴿كَذَلَكَ يَطْبِعُ اللهُ عَلَى قَلُوبُ

الذين لا يعلمون إسورة الروم ؛ الآية : ٥٩] . في الوقت الذي اعتدّ الله تعالى بشهادة أهل العلم على وحدانيته : ﴿شهد الله أنه لا إله إلاً هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط . . . [سورة آل عمران ؛ الآية : ١٨] .

ولقد كان رسول الله سين النمير العذب ، والسلسل الرقراق للعلوم الإسلامية فأحاط به الصحابة الأجلاء ، يقبسون منه سناء العلم ، ويستضيؤون بهداه . . غير أن هذه العلوم القرآنية لم تدوّن عند تدوين القرآن في العهد الرسالي وذلك :

١ - لوجود الرسول سنت في المسلمين ، يوضح لهم ما أشكل عليهم فهمه ، ويبصرهم بحقائق التفسير ، ويوجههم نحو المقاصد القرآنية ، فهو ﴿ . . . يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة . . . ﴾ [سورة آل عمران ؛ الآية : ١٦٤] .

٢ - قدرتهم على الفهم المساشر والاستيعاب الصحيح ، لفصاحتهم وبلاغتهم العربية الأصيلة ، ولأن القرآن الكريم ونزل به الروح الأمين على قلبك لتكون من المنذرين بلسان عربي مبين (سورة الشعراء ؛ الآيات : ١٩٣ - ١٩٥] .

٣ ـ لعسر الكتابة ، وندرة أدواتها ، وقلَّة الكتاب .

٤ - لنهي الرسول بين كتابة شيء عنه غير القرآن . فعن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله «لا تكتبوا عني شيئاً غير القرآن ، فمن كتب عني غير القرآن فليمحه» . (ولا يتعدى ما كتب عن رسول الله في عصره عشر صفحات إلا أن ذلك لا يعد تدويناً)(١) .

لذلك كان التلقين طريقاً والمشافهة أسلوباً للتعلم وللتعليم . وبعد أن اختار الله تعالى الصادق الأمين عبينه إلى جواره ، تبارى المسلمون

<sup>(</sup>١) الشيخ محمود أبو رية : قصة الحديث المحمدي ص ١٨ وما يعدها .

الغيارى على الدين في تدوين العلوم وتصنيفها ، حسب ما توفرت لديهم من الوسائل والأدوات ، ولعل أهم الأسباب التي دفعتهم إلى التدوين :

الرغبة في أن يكونوا مصاديق تتحقق فيهم إرادة الله الأزلية في حفظ القرآن وتخليده ، بالبحث فيما احتواه من علوم ، وما تضمنه من معارف . . . .

٢ ـ خدمة الأمة الإسلامية جيلًا بعد جيل ، بـإشاعـة العلم بينها ،
 ونقله لها ـ دون خطأ أو اشتباه ـ بتدوينه . لا سيما بعـد أن اختلط العرب بغيرهم من الأعاجم .

٣ ـ تزكية ما لديهم من العلم بنشره بين المسلمين ، فإن في نشره زكاة له . وفيما يلي عرض موجز لأبرز من صنف ودون في العلوم القرآنية :

التدوين بعد وفاة رسول الله (ص)

لقد كان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عند الرجل الأول ، والمحرز لقصب السبق ، في مضوران تهدوين القرآن وتفسيسره وبيان علومه .

ففي (الفهرست) لابن النديم (١) عن عبد خير أن علياً حين رأى من الناس ما رأى عند وفاة النبي سَيِّلُ أقسم أنه لا يضع على ظهره رداءه حتى يجمع القرآن فهو أول مصحف جمع فيه القرآن . وأخرج ابن أبي داود في كتاب المصاحف عن ابن سيرين قريباً منه ، وكذلك ابن الضريس في فضائله ، وابن أشتة في المصاحف من وجه آخر ، وفيه أنه كتب فيه الناسخ والمنسوخ .

والجدير بالذكر أن جمع علي على القرآن لا يعني أنه لم يكن مدوّناً ، بل كان مدوّناً في الرقاع والعسب ونحوها . وقام علي عشد

<sup>(</sup>١) السيوطي : الاتقان ، ج ١/٥٧ ـ ٥٨ .

بتدوينه مصفحاً وذلك بترتيب (الجذاذات) المدوّن عليها وتوحيدها . كما سيأتي بحثها في جمع القرآن إن شاء الله .

والمشهور أن الإمام على عند أمر أبا الأسود الدؤلي (ت ٦٩ هـ) بوضع بعض قواعد اللغة حفاظاً على سلامتها ، فكان علي عند أول من وضع الأساس لعلم إعراب القرآن .

وأما في مضمار التفسير فقد جاء (أما الخلفاء فأكثر من روي عنه منهم علي بن أبي طالب ، والرواية عن الشلائة نزرة جداً)(١) وعن نصير بن سليمان الأحمسي عن أبيه عن علي بن أبي طالب أنه قال والله ما نزلت آية إلا وقد علمت فيما نزلت وأين نزلت ، إن ربي وهب لي قلباً وعقلاً ولساناً سؤلاً (٢).

وعن الأصبغ بن نباتة أنه عن قال في خطبة له: (... سلوني قبل أن تفقدوني فوالذي فلق الحبة ، وبرأ النسمة ، لو سألتموني عن أية آية لأخبرتكم بوقت نزولها ، وفيم نزلت ، وأنبأتكم بناسخها من منسوخها ، وخاصها من عامها ، ومحكمها من متشابهها ، ومكيها من مدنيها ...) (٣) .

وعن ابن الطفيل قال : شهدت علياً يخطب وهـو يقول (سلوني ، فوالله ما من آية إلاً وأنا أعلم : أبليل نزلت أم بنهار ؟ أم في سهل أم في جبل)(٤) .

وبرع الإمام علي شخ في سائر العلوم القرآنية وصنفها ، فلقد (أملى ستين نوعاً من أنـواع علوم القرآن وذكـر لكل نـوع مثالاً يخصـه ، وقد وهو في كتاب نرويه عنه من عدة طرق ، موجود بأيـدينا إلى اليـوم ، وقد

<sup>(</sup>١) السيوطي : الإتقان ، ج ١٨٧/٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٣) المفيد: الإرشاد، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٤) السيوطي : الإتقان ، ج ٢ /١٨٧ .

أخرجه بتمامه العلامة المجلسي (١) في الجزء التاسع عشر من بحالم الأنوار) (١).

وليس عجيباً أن ينال على على هذه المرتبة ، وأن يدخر هذه الكنوز العلمية ، وأن يبلغ هذا الشأو ، بل كان لزاماً على رسول الله وينه وهو خاتم النبين ، أن يصطفي من صحابته أولهم إسلاماً وأقدمهم إيماناً وأصدقهم يقيناً وأقربهم إليه وأشفقهم عليه ، ليكون مستودعاً لعلومه ، حيث أخذت منه وينه الدعوة الإسلامية ، ونشرها ، ومقارعة حملات الشرك والوثنية ، وأهل الكتاب وتأسيس الدولة ، وإيجاد المجتمع الأمثل ، كل وقته . فكان علي على فعلاً حافظاً ومستودعاً لعلومه عبيلية : قال الإمام على الكناب وقالية المحاب كل يوم دخلة فيخليني فيها أدور معه حيث ما دار ، وقد علم أصحاب رسول الله أنه لم يفعل ذلك بأحد غيري . . . وكنت إذا سألته أجابني ، وإذا سكت وفنيت مسائلي ابتدأني ، فيما نزلت على رسول الله آية من القرآن إلا أقرأنيها وأملاها على فيمها ومحكمها ومتشابهها ، وخاصها وقسيرها ، وناسخها ومنسوخها ، ومحكمها ومتشابهها ، وخاصها وعامها ، ودعا الله أن يعلمني فهمها وحقظها) (الله ).

وعن عبد الله بن مسعمود: قال استدعى رسول الله استرات علياً ع

ولقد أبان القرآن الكريم عن منزلة علي عش ومقامه في آية

 <sup>(</sup>١) هـو المحدث الكبير محمد بـاقـر بن محمـد تقي الأصفهـاني المجلسي (١٠٣٧ هــ
 ١١١٠ هـ) .

<sup>(</sup>٢) السيد حسن الصدر: تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، ص ٣١٨.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: الخصال، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) الشيخ المفيد: الإرشاد، ص ٢٣.

المباهلة (١) وغيرها ، وأكد ذلك رسول الله سَلَمُهُ في حــديث الثقلين (٢) وحديث الثقلين (٢) وحديث المنزلة (٣) وغيرهما .

ومن الصحابة الأوائل في التفسير والتأويل: عبد الله بن عباس بن عبد المطلب (ت ٦٨ هـ). فهو أول من أملى في تفسير القرآن. قال أبو الخير في طبقات المفسرين عند ذكره ابن عباس: فهو ترجمان القرآن، وحبر الأمة، ورئيس المفسرين<sup>(3)</sup>.

قـال الزركشي : وصـدور المفسرين من الصحـابـة : علي ثم ابن عباس ، إلا أن ابن عباس كان قد أخذ عن علي (٥) .

وقال أيضاً: كان لعلي فيه \_ التفسير \_ اليد السابقة قبل ابن عباس وهو القائل: لو أردت أن أملي وقر بعير عن الفاتحة لفعلت. وقال ابن عطية (ت ٥٤٦هـ): فأما صدر المفسرين والمؤيّد فيهم فعلي بن أبي طالب ويتلوه ابن عباس رضي الله عنهما(١).

وقد ورد أن رسول الله عليه دعا لابن عباس بقوله: (اللَّهُمُّ فقهـه في الدين وعلمه التأويل). ...

في الدين وعلمه التأويل) .
ومن المفسرين جابر بن عبد الله الأنصاري (ت ٧٤ هـ) الذي عده أبو الخير في طبقات المفسرين من الطبقة الأولى ، ومنهم عبد الله بن مسعود ، وأبو موسى الأشعري ، ومنهم الصحابي الجليل أبي بن

 <sup>(</sup>١) قبوله تعمالي : ﴿ . . . فقل تعمالوا نبدع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم . . . ﴾ [سورة آل عمران ؛ الآية : ٦١] . فالأبناء : الحسنان ، والنساء : فاطمة ، والأنفس : على .

<sup>(</sup>٢) قوله سَنَاتُ : (خلفت فيكم الثقلين : كتاب الله وعتِرتي أهل بيتي . . . ) .

 <sup>(</sup>٣) قوله عرضات : (أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي) .

<sup>(</sup>٤) تأسيس الشيعة ، ص ٣٢٢ .

<sup>(</sup>٥) البرهان : ج ٢/١٥٧ .

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ، ج ١ / ٨ .

كعب<sup>(۱)</sup> وهو أول من صنّف في فضائل القرآن ، وهو سيّد القُراء ، وعدّه أبو الخير في الطبقة الأولى من المفسرين ، وهو ممن جمع القرآن على عهد النبي سنوسر<sup>(۱)</sup> .

ومنهم سعيد بن جبير (٣) التابعي ، وهو من أعلم التابعين في التفسير (٤) وقال سفيان الثوري (٥) خذوا التفسير عن أربعة : سعيد بن جبير ومجاهد وعكرمة والضحاك . . . وقال قتادة : . . . كان سعيد بن جبير أعلمهم بالتفسير (٢) .

#### القرن الثاني للهجرة<sup>(٧)</sup> :

وممن اهتمسوا بعلوم القسرآن ، وعنسوا بسها : أبسان بن تنغلب (ت ١٤١ هـ) فهو أول من صنف في القراءة ، ودوّن علمها ، وأوّل من صنّف في غريب القرآن .

ومنهم طاووس بن كيسان (ت ١٠٦ هـ) ، وهو من أصحاب الإمام علي بن الحسين عدّه ابن تيمية من أعلم الناس بالتفسير ، ومنهم المعز بن السائب الكلبي ، من أصحاب الإمام محمد الباقر عنه وهو أوّل من صنّف في أحكام القرآن (ت ١٤٦هـ) وهو صاحب التفسير الكبير ، ومنهم شعبة بن الحجاج ، وسفيان بن عيينة ، ووكيع بن الجيراح ، والسدي (ت ١٢٧هـ) وأبو حمزة الثمالي صاحب زين

<sup>(</sup>١) اختلف في وفاته ; قيل سنة ١٩ هـ ، وقيل ٣٢ هـ .

<sup>(</sup>٢) الطبرسي : مجمع البيان ، ج ١ /٧ .

<sup>(</sup>٣) قتله الحجاج سنة ٦٤ هـ وقد كبه حين أراد قتله (ثم قال له من أنت ؟ قال أنا سعيد بن جبير . فقال لـه أنت شقي بن كسيس) . العلوي اليمني : الـطراز المتضمن الأسـرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز ، ج ٣٨١/٢ .

<sup>(</sup>٤) تأسيس الشيعة ، ص ٣٢٢ .

<sup>(</sup>٥) ولد عام (٩٥ هـ) وتوفي عام (١٦١ هـ) بالبصرة .

<sup>(</sup>٦) السيوطي : الإتقان ، ج ٢ / ١٨٩ .

<sup>(</sup>٧) تأسيس الشيعة ص ٣٠٣ ، ٣٠٥ ، ٣١٩ ، ٣٢٠ ، ٣٢١ .

العابدين عش ذكر تفسيره ابن النديم.

#### القرن الثالث للهجرة:

ومن مشاهير المهتمين بعلوم القسرآن في هذا القرآن ، الفرّاء يحيى بن زياد (ت ٢٠٧هـ) فقد صنف في معاني القرآن ، ومنهم علي بن إبراهيم القمي وله كتاب تفسير القرآن ، وعليه المعوّل إلى اليوم ، لأنه تفسير بالمأثور عن أهل البيت عليه ، عاصر الإمام الحسن العسكري عليه وهو من أعيان القرن الثالث .

ومنهم محمد بن جنيد ، وهو من الفقهاء الأعاظم ، ألّف في الفقه المقارن ، وهو أول من صنّف في أمثال القرآن ، ذكر ابن النديم في الفهرست ما لفظه (كتاب الأمثال لابن جنيد) . وله مصنفات كثيرة . وهو من معاصري والد الشيخ الصدوق .

ومنهم العياشي محمد بن مسعود ، فله ما يقرب من مائتي مصنف ، منها كتاب التفسير المعروف به (تفسير العياشي) . والحسن بن علي بن فضال ، له كتاب (التأسخ والمسوخ) ، وكان من خواص الإمام الرضا على منة ٢٢٤ هـ ومحمد بن العباس بن علي ، المعروف بابن الحجام ، له في كل علوم القرآن كتب مفردة ، وله كتاب (ما نزل في أهل البيت من القرآن) ، وهو ألف ورقة .

ومنهم علي بن المديني (ت ٢٣٤ هـ) ، له (أسباب النزول) . وأبو عبيد القاسم بن سلام له (الناسخ والمنسوخ) و (القراءات) و (فضائل القرآن) ، ومحمد بن أيوب الضريس (ت ٢٩٤ هـ) ، صنف في المكي والمدنى .

#### القرن الرابع للهجرة(١) :

في هذا القرن ، نشط العلماء في تكريس جهودهم في تدوين

<sup>(</sup>١) أنظر تأسيس الشيعة ، ص ٣٢١ وما بعدها .

علوم القرآن بصورة واسعة ، فمنهم أبو علي الكوفي (ت ٣٤٦هـ) ، كتاب (فضائل القرآن) ، ومنهم ابن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ) ، وتفسيره مشهور باسمه . ومنهم ابن عقدة أبو العباس : وهو وحيد دهره في حفظ الحديث (ت ٣٣٣هـ) له كتاب في تفسير القرآن من طريق أهل البيت عقد ، ومنهم أبو بكر بن القاسم الأنباري (ت ٣٢٨هـ) ، له مصنف في (عجائب علوم القرآن) . وأبو الحسن الأشعري له كتاب المختزن في علوم القرآن) ، ومحمد الأدفوي (ت ٣٨٨هـ) وكتابه (الاستغناء في علوم القرآن) ، في عشرين مجلداً . وعبد الله بن أبي داود سليمان بن الأشعث (ت ٣١٦هـ) له كتاب (المصاحف) والسيد الشريف الرضي (ت ٤٠٦هـ) وله كتاب (تلخيص البيان في مجازات القرآن) .

#### القرن الخامس للهجرة(١):

وفي هذا القرن ازداد ازدهار المؤلفات وكثرت المصنفات فيظهر منها (البرهان في علوم القرآن) ، و (البيان في علوم القرآن) للشيخ المفيد محمد بن النعمان (ت ٢٠٩هـ) وقيل (ت ٢١٣هـ) . وكتاب (التبيان في تفسير القرآن) للشيخ أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي (٢) (٣٨٥هـ - ٤٦٠هـ) ، وكتاب (التيسير في القراءات السبع) وكتاب (المحكم في النقط) لأبي عمرو الداني (ت ٤٤٤هـ) . وكتاب (المفردات في غريب القرآن) للراغب الأصفهاني (ت ٢٠٥هـ) .

#### القرن السادس للهجرة:

ومن المصنفين في هـذا القرن : الشيخ رشيـد الـدين محمـد بن علي بن شهراشوب (ت ٥٨٨ هـ)، له كتاب (أسبـاب النزول) ، وكتــاب

<sup>(</sup>١) انظر الزنجاني: تاريخ القرآن ص ١٦ ، تأسيس الشيعة ص ٣٣٩ .

 <sup>(</sup>٢) هو شيخ الإمامية . قدم العراق، وتتلمذ لدى الشيخ المفيد ، وتوفي ودفن في النجف الأشرف .

(متشابه القـرآن) ، ومنهم الشيخ أبـو الفتوح الـرازي ، له كتـاب (روض الجنان في تفسير القرآن) في عشرين مجلداً .

ومنهم أمين السدين السطبسرسي (ت ٥٤٨ هـ) وقيسل (٥٥٢ هــ ٥٦١ هــ) صاحب (مجمع البيان في تفسير القرآن) . ومنهم ابن الجوزي (ت ٥٩٧ هــ) صاحب (فنون الأفنان في عجائب علوم القرآن) .

#### القرن السابع للهجرة:

ومن علماء هذا القرن علم الدين السخاوي (ت ٦٤٣ هـ) لـه كتاب (جمال القُراء وكمال الأقراء) . والعز بن عبد السَّلام (ت ٦٦٠ هـ) صنف في مجاز القرآن . وأبو شامة (ت ٦٦٥ هـ) له (المرشد الوجيز فيما يتعلق بالقرآن العزيز) .

#### القرن الثامن للهجرة :

وفي هــذا القرن ألّف بــدر الدّين محمــد بن عبــد الله بن بهــادر الــزركشي (٧٤٥ هــــ ٧٩٤ هــ) كتاب (البرهان في علوم القرآن) .

# القرن التاسع للهجرة مرزمة تعير المعاسدي

ازداد في هـذا القرن التأليف وتنوّع: فصنف جـلال الـدين عبـد الرحمٰن السيوطي (ت ٩١١ هـ) كتاب (الإتقان في علوم القـرآن) وكتاب (التحبير في علوم التفسير) و (معترك الأقران في تفسير القرآن) . وصنف جلال الدين البلقيني كتابه (مواقع العلوم في مواقع النجوم) .

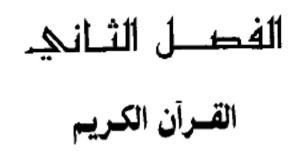
ثم استمر العلماء في إغناء المكتبة الإسلامية بصنوف المؤلفات والأبحاث المتعلقة بالقرآن الكريم أمثال (قلائد الدرر) للشيخ أحمد الجزائري (ت ١١٥١هـ) ونحوها ، وفي القرن الأخير ظهرت بدائع المؤلفات ونفائس المصنفات التي كشفت عما في القرآن الكريم من ذخائر وكنوز المعرفة والعلم . منها (الميزان في تفسير القرآن) للعلامة الكبير السيد محمد حسين الطباطبائي وهو من كتب التفسير القيمة ، وقد

نـاقش فيها آراء كثيـر من المفسرين القـدامى والمحـدثين ، وجمـع بين طريقتي الرأي والمأثور ، وضم أبحاثاً علمية واجتماعية وقرآنية وروائية ، تدل على سعة الاطلاع ، وعمق التفكير واستيعاب المادة .

ومما ظهر كتاب (التبيان لبعض المباحث المتعلقة بالقرآن) للشيخ طاهر الجزائري . وكتاب (محاسن التاويـل) للشيخ جمـال الـدين القاسمي ، وكتاب (مناهل العرفان في علوم القرآن) للشيخ محمد عبد العظيم الزرقاني ، و (منهج الفرقان في علوم القرآن) للشيخ مجمد علي سلامة . و (التصوير الفني في القرآن) و (في ظلال القرآن) للأستاذ السيد قطب ، وكتاب (الظاهرة القرآنية) للأستاذ مالك بن نبي . وقد كشف فيه عن جانب الـوحي . و (تفسير القـرآن الحكيم) للسيد محمـد رشيد رضا . وكتاب (إعجاز القرآن) للأستـاذ مصطفى صـادق الرافعي . و (نظرات في القرآن) لـالأستاذ محمـد الغزالي . وكتـاب (علوم الطبيعـة في القرآن) للأستاذ يوسف مروّة ، بحث فيه العلوم الحديثة كالذرة وغزو الفضاء والنسبة ، والنظام الكوني الله وكتاب (روائع الإعجاز) تأليف الدكتور محمد جمال الدين فندي ـ لجنة الخبراء ـ وفيه بيان ما في القرآن من علوم تتعلق بالمريخ والنزهرة والماء والقمر والمذنبات والمجرات والأرض والإنسان والصعود إلى الكواكب . . . وظهر للإمام السيد أبي القاسم الخوئي كتاب (البيان في تفسير القرآن) وفيه مقـدمات ومباحث هامة جداً ، مع تفسير الفاتحة .

ولا ينزال البحث والتأليف مستمراً في أصقاع العالم الإسلامي ، والعلماء عاكفون على دراسة ما في القرآن الكريم من أصناف المعارف والعلوم ، وهو يمد البشرية بأنوار الهداية ، والرشاد ، ويبدلهم على الطريق المستقيم ، والحياة الحرة السعيدة الكريمة .





 أسماء القرآن ومناسباتها اللفظية والمعنوية . مراحية تكيور القرآن .

• هداية القرآن.

أثر القرآن في تحرير العقول .

● دعوة القرآن إلى التفكير .

الأمة الإسلامية : عقيدتها ، معاملاتها ، أخلاقها .





#### دلالة الأسماء والمصطلحات:

إن (المصطلحات) التي يستعملها الباحثون ، لها مداليل ومفاهيم يجب البحث عنها ضمن الفكر الذي يستئد إليه الباحث ، ويفسر بموجبه الظواهر والأحداث ليخلص إلى البتائج المطلوبة .

وليس من الصواب قبول (اصطلاح) ما ، بغض النظر عن القيم الفكرية التي يستند عليها . فلفظ (الحرية) مثلاً ، أو (العدالة) أو (الحق) أو غيرها يختلف مفهومه في الفكر الإسلامي ، عما هو عليه في الأفكار المغايرة .

ومما يؤيد ما ذهبنا إليه ، ما جاء ، أن الإسلام (لم يتبن العدالة الاجتماعية بمفهومها التجريدي العام ، ولم يناد بها ، بشكل مفتوح لكل تفسير ، ولا أوكله إلى المجتمعات الإنسانية التي تختلف في نظرتها إلى العدالة الاجتماعية ، باختلاف أفكارها الحضارية ومفاهيمها عن الحياة)(١).

<sup>(</sup>١) محمد باقر الصدر : اقتصادنا ج ٢٨١/٢ .

وعلى هذا الأساس ، فليس من الصواب : ترحيل الاصطلاحات من فكر إلى فكر ، يختلف عنه في قاعدته العقيدية ، وفلسفته التشريعية . فمن الجهل أن نبحث مفهوم (التقوى) مثلاً في الفكر الرأسمالي ، أو فكرة (سوق المنافسة الحرة) في الفكر الاشتراكي ، أو الديمقراطية) في الفكر الإسلامي .

والغريب أن البعض !! يصطلح على (الإسلام) اصطلاحــات فكرية غريبة عن أسسه الفكرية . ولعل الهدف منها :

(أ) إما ترويج الإسلام - إذا افترضنا حسن النية - وهذه طريقة باطلة ، لأن وصف الإسلام أو تسميته بما هو غريب عنه ، طمس لمعالمه الفكرية ، وتشويه لحقائقه وأبعاده التشريعية . إذ الإسلام بحقيقته المجردة ، ودونما وصف إضافي ، قدير على كسب أفسدة الشعوب ، وتنظيم مجتمع الإنسانية ، إذا ما تجلت تشريعاته واتضحت مفاهيمه الكاملة الشاملة ، دونما تعصب أو هوى ، ولا أدل على ذلك من التجربة العملية التي مر بها طيلة الحكم النبوي الشريف .

(ب) وإما مطاردة الفكر الإسلامي أذا افترضنا سوء النية - بإشاعة الأفكار والمصطلحات الأجنبية ، وصبغها بصبغة إسلامية ، لإغفال الأمة عن فكرها الأصيل ، وجرها إلى ما لا تمت إليه بصلة ، بأسلوب خبيث جذاب ، من غير ضجة ، ولا إثارة انتباه ، فتندفع الأمة إلى الإيمان به ، باعتبار أن هذا الاصطلاح الأجنبي (رائج) أولا ، وأنه لا ينافي (لب الإسلام !!) ثانياً ، وكأن الإسلام (جوز الهند) ، فيه لب وفيه قشور بجدر طرحها !!! .

على أن الاعتبار في استعمال الاصطلاحات إنما هو بالأغراض التي وقع الاصطلاح لأجلها ، وإذا علمنا ذلك اتضح لنا السر في اختيار الله تعالىٰ لكتابه الكريم اسماً مخالفاً لما سمّى العرب كلامهم جملة وتفصيلاً .

فلو سمي القرآن (ديواناً) ، والسورة (قصيدة) ، والآية (بيناً) ، ونهايات الآيات (قوافي) ، لتحقق إقرار التعبير الجاهلي ، ولسار القرآن الكريم في خط الاستعمالات والأعراف الشائعة قبله ، ولكنه بالرغم من نزوله قرآناً عربياً ، وبلسان عربي مبين ، نجده ينهج في اصطلاحاته ، نهجاً يتفق مع ما جاء به من فكر وقيم ومفاهيم وأعراف . ويطلق تسمياته حسب أغراض يريدها ، تتجاوب مع تصوراته ، وتتفق مع مداليله ، وقيمه الخاصة .

وعليه (فلا يجوز تسمية الفواصل قوافي إجماعاً، لأن الله تعالى لما سلب عنه اسم الشعر، وجب سلب القافية عنه أيضاً، لأنها منه وخاصة به في الاصطلاح، وكما يمتنع استعمال القافية فيه، يمتنع استعمال الفاصلة في الشعر، لأنها صفة لكتاب الله لا تتعداه)(١).

ولعل السبب أو الباعث على هذا التغيير هو:

(أ) ابتناء التسميات والمصطلحات الجاهلية على الفكر والمفاهيم الجاهلية ، وقصورها ـ بالتالي ـ عن احتمال المعاني الإسلامية الجديدة .

(ب) إرادة طبع الثقافة الإسلامية ـ ومن ثم ـ الأمة الإسلامية التي تبشّر بها ، بـطابـع خــاص متميـز ، عن طــريق هــذه المصــطلحــات ، والتسميات الجديدة .

قال تعالى : ﴿ إِيا أَيها اللّهِ نَهُ آمنُوا لا تقولُوا راعنا وقولُوا انظرنا . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١٠٤] ، وما تحويل القبلة ، وتعيين أعياد خاصة للمسلمين وتسمية الرسول من لم يتبع الإسلام (جاهلي) إلا مؤيدات لما ذهبنا إليه ، من الحرص على إيجاد أمة مستقلة عن سائر الأمم ، الغارقة في الخرافات والجهالة ، مستقلة عنها : في الفكر والسلوك ، والعواطف والمشاعر ، وهكذا كانت أمتنا كما أرادها الله

<sup>(</sup>١) السيوطي : الإتقان ج ٢/٩٧ .

وصنعها رسوله الكريم: خير أمة أخرجت للناس . . . أسماء وأوصاف القرآن ومناسباتها:

تناول العلماء أسماء القرآن بالبحث ، فقال (أبو المعالي عُزيزي بن عبد الملك المعروف بشيدلة \_ بضم عين عُزيزي \_ في كتاب البرهان : اعلم أن الله سمّى القرآن بخمسة وخمسين اسماً)(١) . وهذا وهم منه ، إذ إنه خلط بين الأسماء والأوصاف ، وأكثر ما ذكر من أسماء للقرآن إن هي إلا أوصاف ، مناسبة لكتاب الله العزيز .

والمناسبة في اللغة: المقارنة، وفلان يناسب فلاناً أي يقرب منه. وسمي النسيب نسيباً لقربه واتصاله. (ومنه المناسبة في العلة في باب القياس - الوصف المقارب للحكم. لأنه إذا حصلت مقاربته له ظن عند وجود ذلك الوصف وجود الحكم. ولهذا قيل: المناسبة أمر معقول إذا عرض على العقول تلقته بالقبول)(٢) عند من يقول بالقياس.

ولكل اسم من أسماء القرآن أو وصف من أوصافه ، مناسبة مضمونية : فوصفه بـ (الحكيم) مثلاً لإحكام صياغته ، واحتوائه على الحِكَم والعِبر . إذ الحكيم صفة تناسب مضمون القرآن . وكذا وصفه بـ (النور) لأن الرؤية لا تتم - مع وجود البصر - إلا بالنور ، والعقل مع قدرته على الإدراك فإنه لا يدرك كثيراً من الحقائق ولا يهتدي إليها إلا بالقرآن ، وتوجيهاته النيرة . قال تعالى : ﴿ . . . قد جاءكم من الله نور ، وكتاب مبين ، يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام اسورة المائدة ؛ الأيتان : 10 - 17] .

وفيما يلي ذكر بعض أسماء وأوصاف القرآن الكريم ، مع بيان

<sup>(</sup>١) السيوطي : الإتقان ج ١/٥٠ .

<sup>(</sup>٢) الزركشي : البرهان ج ١/٣٥ .

المناسبات التي تربط بينه وبين المعاني الاشتقاقية لهـذه الأسمــاء والأوصاف :

### ١ ـ القرآن:

قَـال تعالَىٰ : ﴿ لَـو أَنزَلْنَا هَذَا القَـرَآنَ عَلَى جَبِلَ لَـرَأَيْتُـه خَـاشَعًا متصدّعاً من خشية الله . . . ﴾ [سورة الحشر ؛ الآية : ٢١] .

فإن قلنا إن (القرآن) مصدر ، أو وصف مشتق فمعناه (الجمع) ، من قولهم قرأت الشيء أي جمعته (۱) ، بدلالة قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَاهُ فَاتَبِعِ قَرَآنِهُ ﴾ [سورة القيامة ؛ الآية : ١٨] . ومناسبته أن القرآن الكريم جمع أحكام الأمم الغابرة ، وأخبارها ، وجمع بين رقة الشعر وجزالة النشر البليغ ، وجمع بين أصول العقيدة ومبادىء الأخلاق والأحكام العملية ، وجمع ين متطلبات الإنسان وجمع للمتمسك به \_ خير الدنيا والأحرة ، وجمع بين متطلبات الإنسان الجسدية والروحية وهكذا . . . . والى هذا المعنى ذهب جماعة كبيرة من اللغويين (١) وأنه الأصل في اللغة العربية .

وإن قلنا إن القرآن مصدر قرأ قراءة وقرآناً . اي نطق بالمكتوب ، ومنه قوله تعالىٰ : ﴿إِنَّ علينا جمعه وقرآنه ﴾ [سورة القياسة ؛ الآية : ١٧] . فإن مناسبته حفظ الكتاب الإلهي في الصدور ، لأن في القراءة استذكاراً واستظهاراً للشيء ، كما أنه مما يتعبد الله تعالىٰ بتلاوته .

أما إذا قلنا إن القرآن : لم يؤخذ من قرأت ، إذ لا يُقال لكل جمع قرآن ، ولا لجمع كل كلام قرآن ، فيكون اسماً قلد خص بالكتاب المنزّل على محمد سيليم، فصار له كالعَلم ، كالتوراة والإنجيل(٣) .

<sup>(</sup>١) القسطلاني: لطائف الإشارات ج ١٨/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب مادة/قرأ.

<sup>(</sup>٣) انظر: المفردات ص ٤٠٢.

#### ٢ ـ الكتساب:

لما كان (الكتاب) بالتبادر (هو الصحيفة أو الصحائف التي تضبط فيها طائفة من المعاني ، عن طريق التخطيط بقلم أو طابع أو غيرهما)(١) ، كما أن الكتابة ليست إلا جمعاً للحروف ، ورسماً للألفاظ ، فتسمية كلام الله تعالى بـ (الكتاب) إشارة إلى جمعه في السطور .

وقد جرى كلامه تعالىٰ في إطلاق الكتاب على أُمور منها :

أ ـ الكتب المنزلة على الأنبياء المشتملة على شرائع الدين ، ككتباب نوح على في قبوله تعبالى : ﴿ . . . وأنزل معهم الكتباب بالحق . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ٢١٣] ، وكتاب إبراهيم وموسى على المحتف إبراهيم ومبوسى ﴿ [سبورة الأعلى ؛ الآية : ١٩] . وكتباب محمد على المراهيم ومبوسى الكتاب الأربب فيه . . . ﴾ [سبورة البقرة ؛ الآيتان : ١٠] . وكتباب يحيى على ويا يحيى خذ الكتاب بقوة . . . ﴾ [سبورة المورة مريم ؛ الآية : ١٢] .

ب. الكتب المخصصة لضبط الحسنات والسيئات ، فمنها ما هو مخصص لكل إنسان ﴿ وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه ونخرج له يوم القيامة كتاباً بلقاه منشوراً اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً ﴾ [سورة الإسراء ؛ الايتان : ١٣ - ١٤] . ومنها ما هو عام لكل أمة من الأمم ﴿ وترى كل أمة جائية كل أمة تدعى إلى كتابها اليوم تجزّون ما كنتم تعملون ﴾ [سورة الجائية ؛ الآية : ٢٨] .

جــ الكتب التي تضبط أحـداث الـوجـود ونـظامه ، وهـذه منهـا الثابت : ﴿ . . . وما يعـزب عن ربك من مثقـال ذرّة في الأرض ولا في

<sup>(</sup>١) الميزان : ج ٢٦٥/٧ .

السماء ، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين (سورة يونس ؛ الآية : ٦١] . ومنها الكتب التي يتطرق إليها التغيير كما يشاء الله تعالى في محو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتباب (سورة الرعد ؛ الآية : ٣٩] .

### ٣ ـ الفرقان:

﴿ تبارك الذي نزّل الفرقان . . . ﴾ [سورة الفرقان ؛ الآية : ١] .

ومادة الفرقان تفيد معنى التفرقة ، ومناسبتها : الإشعار بالدور الذي أدّاه كتاب الله تعالى في التفريق بين الهدى والضلال ، والحق والباطل ، وطريق الجنّة وطريق النار ، وسبيل الحلال وسبيل الحرام ، ومنهج العبودية في عبادة المخلوق ومنهج التحريس في عبادة رب الأرباب . . . النخ . (وقيل سمي بذلك لأنه يؤدي إلى النجاة والمخرج نظير قوله تعالى : ﴿ . . . يجعل لكم فرقاناً . . . ﴾)(١) [سورة الأنفال ؛ الآية : ٢٩] .

## ٤ ـ الكلام:

وهو مشتق من الكلم بمعنى التأثير : (لأنه يؤثر في ذهن السامع فائدة لم تكن عنده)(١) قال تعالى : ﴿ وَإِن أحد من المشركين استجارك فأجر حتى يسمع كلام الله ثم أبلغه مأمنه ذلك بأنهم قوم لا يعلمون ﴿ [سورة التوبة ؛ الآية : ٦] .

روعن الحسين بن خالد قال: قلت للرضا علي بن موسى عليه : يا ابن رسول الله أخبرني عن القرآن ، أخالق أم مخلوق ؟ فقال: ليس بخالق ولا مخلوق ، ولكنه كلام الله عزّ وجلّ)(٢).

<sup>(</sup>١) الطبرسي: مجمع البيان ج ١٤/١.

<sup>(</sup>۲) السيوطى : الإتقان ، ج ۱ / ۰۰ .

<sup>(</sup>٣) الصوق : كتاب التوحيد ، ص ١٥٧ .

ويمكن أن تكون هذه التسمية مناسبة لما في القرآن الكريم من أحكام ، أو أخبار ، نظير قوله تعالىٰ : ﴿وتمَّت كلمة ربك صدقاً وعدلاً لا مبدّل لكلماته وهو السميع العليم﴾ [سورة الأنعام ؛ الآية : ١١٥] ، أي لأحكامه .

## ه ـ الهديٰ:

ومناسبته : كون القرآن الكريم هادياً إلى الحق والرشاد ، وهو من باب إطلاق المصدر وإرادة الفاعل . نظير قول تعالى : ﴿شهر رمضان الذي أُنزل فيه القرآن هدى للناس وبيّنات من الهدى والفرقان . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٥] . بمعنى : هادياً للناس . . .

### ٦ ـ ذكــر:

وهو الشرف ، ومناسبته : أن الرسول سَيْنَةِ نال أقصى مراتب الشرف بتبليغه القرآن الكريم ، وكذلك صارت أمة محمد سِيْهِ خير الأمم وأشرفها ، لأنها حملت للناس نور القرآن وهدايته . ﴿وَإِنَّهُ لَذَكُرُ لَكُ وَلَقُومَكُ وَسُوفَ تُسَالُونَ ﴾ [سورة الزخرف ؛ الآية : ٤٤] .

كما أنه ذكرٌ من الله تعالى لعباده ، بالفرائض والأحكام ، ولما ضمَّ من المواعظ والعِبَر ، وذكر الأمم الغابرة .

ولقد وردت أوصاف أخرى للقرآن الكريم ، منها: (شفاء) إشارة إلى أثره في معالجة أمراض القلوب ، كالكفر والحقد ، والغلّ والحسد ، بل هو شفاء للجسم أيضاً لما فيه من قواعد الصحة الوقائية العامة ، نظير قوله تعالىٰ : ﴿ . . . وكلوا واشربوا ولا تُسرفوا إنه لا يحب المسرفين وسورة الأعراف ؛ الآية : ٣١] . ومنها (القصص) كما في قوله تعالىٰ : ﴿إن هذا لهو القصص الحق . . . ﴾ [سورة آل عمران ؛ الآية : ٢٦] ، لما فيه من قصص الأمم الغابرة . ومنها (الحكيم) لأنه أحكمت آياته بعجيب النظم ، وبديع المعاني ، كما أنها أحكمت فلا يتطرق إليها التبديل أو التحريف . ومنها (الحكمة) إشارة إلى أن القرآن يتطرق إليها التبديل أو التحريف . ومنها (الحكمة) إشارة إلى أن القرآن

وضع كل شيء في محله المناسب، فيما فصل من حلال وحرام، وما شرع من أمر ونهي . كما أن نزول القرآن تم على القانون المعتبر، من وضع كل شيء في موضعه اللائق . ومنها (الحبل) لأنه سبب للوصول إلى الهدى ، والجنة ، ورضوان الله تعالى . ومنها (الصراط المستقيم) لأنه طريق قويم إلى الله ، لا عوج فيه ولا دوران . ومنها (العزيز ، الموعظة ، المجيد ، بلاغ ، بصائر ، بيان ، المثاني ، التنزيل ، الوحي ، الرحمة ، النذير ، المهيمن . . . الخ .) وغيرها من الأوصاف المناسبة للقرآن لم نتطرق إلى شرحها خشية الإطالة .

## المبحث الثاني إعجاز القرآن

بحث العلماء إعجاز القرآن، وصنَفوا مختلف المصنفات، ولا ينزالون على الأعتاب . . . على الرغم مما قدموه من مؤلفات جليلة القدر .

فقد بات من الواضح ، أن القرآن : دالة البلغاء ، والفصحاء ، وصالة الحكماء ، وحجة الفقهاء ، ومصدر الحكام ، ومورد علماء الاجتماع والاقتصاد والسياسة ، ومنهل الأدباء والفضلاء . كشف عن دارس أخبار الغابرين ، وتحدث عن الخليقة منذ أن بدأ الله تعالى الخلق والتكوين ، وصور الإنسان ، وبسط الأرض ، ورفع السماء ، حتى يوم يطويها كطي السجل للكتب ، وأخبر عما بعد الموت : من حياة البرزخ ، وعما بعد النشور : من أهوال يوم القيامة ، وصور مشاهد الجنة والنار ، وأحوال أهليهما .

والقرآن الكريم أنقذ البشرية بهدايتها إلى التوحيد الخالص ، وبما وضع لعلاقات الناس من نظم وقواعد ، وبما قرر من حقوق وواجبات ، وتقويم للسلوك والخلق الإنساني ، على أسس العدالة والمساواة ، فوضع لكل شيء قدره ، وأعطى لكل أمر منزلته وأهميته ، فسمق

بالإنسانية سموقاً ، لم يفقدها حرية الاحتيار ، في الفعل والترك ، كما لم يأتها بتشريع خيالي يخلب الألباب ، ثم يتعثر عند التطبيق ، بل وقق بين الواقعية في التطبيق ، وحرية الإنسان وقدرته على الاختيار ، لما قام عليه القرآن الكريم من أساس التوحيد الكوني ، المطابق للفطرة الإنسانية ، ولجميع أحداث العوالم المنظورة وغير المنظورة . فأحرج بذلك أمة ، صارت ﴿ خير أمة أخرجت للناس ﴾ .

## المطلب الأوّل المعجــزة

#### الإعجساز لغسة:

هو الفوت . يُقال : أعجزني الأمر أي فاتني .

وإثبات العجز ونسبته : أعجز أخـاه إذا أثبت عجزه عن شيء ، أو جعله عاجزاً .

ووجدان العجز : أعجزت زيداً : أي وجدته عاجزاً .

# الإعجاز اصطلاحاً :

أ ـ (أمر يعجز البشر متفرقين ومجتمعين عن الإتيان بمثله)(١) .

ب ـ (أن يأتي المدعي لمنصب من المناصب الإلهية بما يخرق نواميس الطبيعة ويعجز عنه غيره شاهداً على صدق دعواه)(٢) .

وبالموازنة بين الاصطلاحين : نجـد امتياز الثـاني على الأوّل بما يلي :

<sup>(</sup>١) الزرقاني : مناهل الفرقان ج ١ / ٦٦ . وأضاف للتعريف السابق : (أو هي أمر خارق للعادة ، خارج عن حدود الأسباب المعروفة . يخلقه الله تعالى على يـد مـدعي النبوة ـ عند دعواه إياها ـ شاهداً على صدقه) . وهذا أولى من التعريف الأول .
(٢) الإمام الخوثي : البيان ج ١ / ٣٤ .

۱ ـ تضمنه إمكان حدوث المعجزة على يد بشر ، في حين أن المتبادر من الأوّل تعميم العجز على جميع البشر . وإذا كان كذلك ، فمن هو صاحب المعجزة إذاً ؟ اللّهُمّ إلا إذا فهمنا أن المقصود منه : هو عجز البشر بما هم بشر عن الإتيان بها .

٢ - أبان التعريف الشاني أن المعجزة ما يأتي به مدع لمنصب إلهي ، ودون ذلك ليس بمعجزة ، فمن جاء باكتشاف أو اختراع عجز عنه سائر الناس لجهلهم المؤقت ، فما ذلك بمعجزة ، وفي هذا تحديد سديد ، لأن الجهل عجز آني وليس أبدياً ، من جهة ، ولأن الإعجاز في مقابل الجهل ليس بخرق لنواميس الطبيعة ، من جهة أخرى .

٣\_إن المعجزة خرق للعادة الجارية ، والقوانين الطبيعية ، دون أن تكون مستحيلة بذاتها ، بحيث يبطلها العقل ، كإبطال اجتماع النقيضين ، أو ارتفاعهما ، بل هي محكومة بقانون العلية العام . لأنها تصرف ما وراء الطبيعة بالطبيعة .

٤ ـ تضمن التعريف الثاني : إن تبوت العجز دليل صدق دعوى المنصب الإلهي ، أو أن دُعُوى المنصب الإلهي تثبت بعد تبوت دعوى الإعجاز . ويمكن القول إن المعجزة هي :

ما يأتي به إنسان بتأييد إلهي ، ويعجز عنه غيره ، غير مستحيل بـذاته عقـلًا ، ويخرق السنن الـطبيعية ، إثبـاتاً لمنصب إلْهي يـدعيـه . فعناصر المعجزة الأساسية بناء على هذا التعريف :

- ١ ـ عجز الأخرين عنها .
- ٢ ـ إنها خرق للقوانين الطبيعية .
  - ٣ \_ إنها ليست مستحيلة عقلًا .
- ٤ \_ إنها في صدد إثبات دعوى المنصب الإلهي .

لذا فإن من يأتي بأمر بناء على الحس والتجربة ، ليس بمعجزة ،

لعدم توافر خرق القوانين الطبيعية فيه . فالصعود إلى القمر مشلاً أو المريخ ليس بمعجز . لأنه قائم على التجارب ، مسبوق بتعلم وتدارس وتجارب ، فاقد لصفة خرق القوانين الطبيعية ، وكذا الحال في معالجة الأمراض ـ مثلاً ـ بالإيحاءات النفسية ، أو المواد المشعّة ، أو أي ابتكار لمرض عضال ، ولأن عجز الآخرين عن القيام بمثل هذه الأمور ، ليس عجزاً مطلقاً ، بل هو عجز نسبي ، سببه عدم التعلم ، أو الجهل بالتجربة ، فكما صعد إلى القمر إنسان غربي ، صعد إليه إنسان شرقي ، ولهذا فإن مثل هذه الأمور ليس فيها خرق للعادة الطبيعية الجارية في تسخير قوى الطبيعة لمشيئة الإنسان ، بل هي موافقة لها متفقة معها تماماً . ولا تعدو أن تكون إخضاع قوى الطبيعة لإرادة الإنسان .

والقرآن الكريم يقرر حقيقة لطف الله تعالى ، بتذليل قوى الأرض والسماوات لعقل الإنسان . قال سيحانه : ﴿ الم تروا أن الله سخّر لكم ما في السماوات وما في الأرض وأسبغ عليكم نِعَمَهُ ظاهرة وباطنة ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير ﴾ [سورة لقمان ؛ الآية : ٢٠] . وواضح أن النبي الكريم وينه بقرآنه العزيز خرق النواميس الطبيعية ، وجاء بمعجز من غير سبق تعلم وتعليم ، معجز للإنس والجن ، على أن ما جاء به لا يحيله العقل ، لأنه وينس لا يدعيه من نفسه بل من الله تعالى .

## المطلب الثاني الحاجة إلى المعجزة

التلازم بين حاجة النبي إلى المعجزة وحاجة الناس إليها واضح وبين ، فليس بمقدور النبي ، أن يؤدي دوره بدونها ، والناس غير منقادين إلى ما جاء به هذا النبي ، ما لم يتحقق فيها العجز عن مجاراته فيما جاء به .

## أ ـ حاجة النبي إلى المعجزة :

من المعلوم ، أن حاجة البشر إلى الهداية الإلهية ضرورة حياتية ، وفطرية ، تستلزمها طبيعة الإنسان ، واستعداده الخلقي وما أنيط به من دور في هذه الحياة .

وهذه الهدايـة واجبة على الله تعـاليٰ وذلك :

١ ـ لعلم الله تعالى بحاجة الإنسان إليها ، فعدم علمه بها جهل يتنزّه عنه رب العالمين .

٢ ـ لكرم الله ولطف ورحمته ، وقد كتب على نفسه الرحمة ـ
 فالبخل بها مع حاجة الناس إليها نقص ممتنع عنه سبحانه وتعالىٰ

٣ ـ لقدرة الله تعالى على هداية الناس ، إذ العجز نقص يستحيل
 على العلى القدير .

ونخلص من هذه القواعد العقلية ، إلى أن الهداية الإلهية واجبة على الله تعالى وجوباً عقلياً . وهي تتطلب مبلّغاً عنه يؤديها إلى الناس ، وذلك هو النبي .

ولما كان العقل السوي يتطلب دليلاً على كل (دعوى) ، فمن ادعى بسفارة عن الله تعالى ، مقتضاها هداية الناس إلى حياة أفضل ، وعيش أرغد ، بتغيير واقعهم إلى واقع أمثل ، والزامهم بتكاليف وواجبات مؤداها إتيان أمور وترك أخرى ، هذه السفارة المدعاة ، لا بدلها من دعم وإسناد ملزم . يقوم بينة على صدق المدعى ، ودليلاً على واقعيته ، وحقيقة النقل والتبليغ عن الله تعالى . وشاهد صدق ، وحجة بالغة على المخاطبين بها من الناس .

ومن هنا كانت المعجزة : ضرورة للدلالة على صدق النبوّة ، ولا مفرّ عنها لتأدية الأمانة التي تحملها النبي سلات . ولا يقوم مقام المعجزة أي أمر آخر ، في متناول الناس القيام به .

وبالمعجزة يقطع دابر المتنبئين ، إذ إن الناس تطالبهم بها بمجرد

ادّعائهم النبوة فيسقط في أيديهم ، وينظهر زيف ادعائهم ، وكذب مزاعمهم .

### ب ـ حاجة الناس إلى المعجزة:

إن من لوازم النبوة ـ بالنسبة للناس ـ تكليفهم بأمور . فهم يُدعون بموجبها إلى التخلي عما هم عليه ، من علاقات وتنظيم ، وعقائد وأفكار ، وعواطف ومفاهيم و . . . والسير على نهج جديد ، بموجب الرسالة الجديدة .

والطلب إلى الناس تغيير ركائز عقائدهم ، وأصول مناهجهم الاجتماعية ، وأعرافهم وما ألفوه وورثوه ، لا شك أنه كلفة دونها سائر التكاليف . فلا بد من تحقيق استجابتهم ، والحصول على انقيادهم ، وطاعتهم ، طوعاً لا بالقهر والغلبة المادية ، والإكراه الجسدي ، \_ إذ لا إكراه في الدين \_ ولا يتحقق الإذعان إلا صورياً إن لم يكن عن قناعة وإيمان ، وهذه الصورة من الاستجابة لا تتم إلا بأمر خارق لنواميس الطبيعة ، يقفون عنده مذعلين طائعين ا ويتم ذلك بالمعجزة . قال سبحانه : ﴿ الركتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد ﴾ [سورة إبراهيم ؛ الآية : ١] . فأخبر عز وجل أن المقصد الأساس للقرآن هداية الناس ، ولا يكون ذلك إلا وهو حجة ، ولا يكون حجة على الناس ما لم يكن معجزة .

## المطلب الشالث القرآن المعجزة الكبرى الخالدة

إن عظم المعجزة نوعاً واستمراراً يتوقف على عـظم الدعـوة المراد إثباتها ، فإذا استعرنا لغة الرياضيات قلنا إن بينهما (تناسباً طردياً) .

فنحن نجـد أن معجزات الأنبيـاء السابقين التي جــاؤوا بها لتــوثيق ودعم رسالاتهم السماوية ، والبرهنــة على صدق نبــوءاتهم ، إنما كــانت أمدية ، لأن رسالاتهم كانت مؤقتة ، لفترة من الـزمن . ولهـذا لم تبقَ معجزة موسى ولا عيسى ولا سـواهما . ونحن إنمـا آمنا بهـا ولم نرهـا ، لورودها في القرآن الكريم .

أما دعوى الرسول الأعظم سينه فكانت : أنه رسول الله وخاتم النبيين إلى النباس أجمعين . لذا جاءت معجزته ـ القرآن الكريم ـ بحجم هذه الدعوى . فهو معجزة باقية تتحدى العصور والدهور .

وقبل أن نقف على وجوه إعجاز القرآن حسبنا للمعرفة عظمة القرآن ومدى ما يتملك من عناصر الخلود والبقاء له أن نعرف أبعاد شموله التي لم تتوافر في غيره .

أ ـ فبعده الشخصي : الذي يعني المخاطبين به ، يشمل الناس جميعاً دونما تمييز بين طبقة وأخرى ، أو تفرقة في الدين أو الجنس أو اللغة أو نحو ذلك ، قال تعالى :

﴿ قِلْ يَا أَيْهِا النَّاسِ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعاً . . . ﴾ [سورة

الأعراف ؛ الآية : ١٥٨] . مُرْكِمَة تَكُورُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

﴿ وَمَا أُرْسَلِنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لَلْعَالَمِينَ ﴾ [سورة الأنبياء ؛ الآية : ١٠٧] .

ب ـ و بعده الزماني : الذي يعني الفترة الزمنية لنفاذ مفعوله ، فإنه يعمم كل زمان من لدن البعثة المباركة حتى قيام الدين . قال تعالى :

﴿ . . . وأُوحي إليّ هذا القرآن لأنذركم به ومن بَلَغ . . . ﴾ [سورة الأنعام ؛ الآية : ١٩] .

جــوبعده المكاني: الذي يعني الرقعة أو الإقليم الذي يمتد إليه سلطانه \_ فإنه يعم المكلفين من البشر في الأرض أم في السماء براً أو بحراً أو جواً . قال تعالى : ﴿وما أرسلناك إلاّ كافة للناس بشيراً ونذيراً ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ [سورة سباً ؛ الآية : ٢٨] .

د.وبعده الموضوعي: الـذي يعني النواحي الإنسانيــة التي

نظمها ، فإن القرآن جاء ﴿تبياناً لكل شيء﴾ قال سبحانه : ﴿ . . . ونزّلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء . . . ﴾ [سورة النحل ؛ الآية : ٨٩] . ﴿ . . . ما فرّطنا في الكتاب من شيء . . . ﴾ [سورة الأنعام ؛ الآية : ٣٨] .

فقد حمل القرآن للناس: أفضل ما تحلم به شعوب العالم، في مجال العقيدة، والتشريع، والأخملاق، مما يحقق للفرد والجماعة السعادة في الدنيا والأخرة. كما قال الرسول سندية: (جئتكم بخير الدنيا والأخرة).

ولقد حققت رسالة القرآن الكريم نهضة حضارية إنسانية ، شاملة كاملة ، غيرت مجرى الحياة ، وستظل الأماني الحضارية للشعوب تصبو نحوها وتحاول الرقى إليها .

إن هذا الشمول الشخصي والزماني والمكاني والموضوعي الذي احتواه القرآن الكريم يقوم حجة قاطعة على صدق دعوى الرسول الصّادق الأمين أنه خاتم الأنبياء والمرسلين ، وأن الله تعالى : بعثه هادياً للبشرية قاطبة إلى يوم الدين

ومنه يتبين: أن المعجزة تثنيا من طردياً مع المنصب الإلهي الندي يدعيه صاحب المعجزة ، فحيث بشر رسول الله سطة برسالة شاملة مستمرة فقد جاء بمعجزة هي كبرى المعجزات وباقية خالدة ما بقي النوع الإنساني .

## المطلب الرابع التحدي في القرآن

من دلائــل الإعجاز في القــرآن ، وكونــه وحياً من الله تعــالي ، أنه كتاب هداية ويتحدى الإنس والجن على أن يأتوا بسورة من مثله . . .

ولو تأملنا هذا التحـدي الذي أعلنـه القرآن الكـريم ، لوجـدنا لـه صورتين :

# الصورة الأولىٰ ـ موضوع التحدي :

لقد تحدى القرآن أن يؤتى بمثله ، بقوله تعالى : ﴿ فليأتوا بحديث مثله إن كانوا صادقين ﴾ [سورة الطور ؛ الآية : ٣٤] . وتحدى أن يؤتى بعشر سور من مثله بقوله تعالى : ﴿ . . . قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات . . . ﴾ [سورة هود ؛ الآية : ١٣] . وتحدى أن يؤتى بسورة واحدة : صغيرة أو كبيرة ، في التشريع أو في العقيدة ، في القصص أو في الأخبار ، أو في أي موضوع طرقه القرآن بقوله تعالى : ﴿ أم يقولون افتراه قل فأتوا بسورة مثله . . . ﴾ [سورة يونس ؛ الآية : ١٣] . ثم كرر التحدي بقوله : ﴿ وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ٢٤] . ثم قال تعالى : ﴿ فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ٢٤] . (فنفي القدرة لهم على ذلك بقضية عامة وأصر حتم لا تردد فيه . . . وهذا هو النهاية في بلوغ التحدي) (١) .

الصورة الثانية ـ جهة التحدلي 📆

وجُه القرآن الكريم التحدي إلى الإنس والجن ، في أظهر مظاهر قوتهم ومنعتهم : وهم مجتمعون ، ولكون بعض الاجتماعات تحصل بالأجسام مع تشتت الأراء والرغبات ، فأضاف القرآن صفة أخرى ، تشديداً في تحديهم وإظهاراً لعجزهم هي : تظاهرهم أي تآزرهم وتعاونهم في ذلك الاجتداع .

وليس هذا فحسب بل أضاف القرآن إلى تحديه الثقلين مجتمعين ومتعاونين : شهداءهم من دون الله ، فقد كانت العرب تزعم أن آلهتها تشهد لها يوم القيامة بأنها على حق . . .

ووقف العرب في دهشة وإعجاب ، وإكبار وإعظام ، أمام بـــلاغة

<sup>(</sup>١) العلوي اليمني الطرازج ٣٧٠/٣ .

القرآن الكريم وفصاحته ، وغرابة أسلوبه في الجمع بين الفخامة والعذوبة ، وسلامة نظمه واعتدال تركيب مفرداته ، لفظاً ومعنى ، وتناسق حركات حروفه ، وهو في كل ذلك : أوله كآخره ، ووسطه كطرفيه ، بل ولجأوا إلى وسائل العنف والوقيعة برسول الله منتشر وتعذيب المسلمين ، واستنفار المشركين ، وحشد قواهم ، عند ذاك نادى : ﴿قُلُ لَنُ اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً ﴾ [سورة الإسراء ؛ الآية : المجن ليسوا من أهل اللسان العربي الذي جاء القرآن على أساليبه ، وإنما ذكروا في ـ الآية ـ تعظيماً لشأنه ، لأن للهيئة الاجتماعية من القوة ما ليس للأفراد ، فإذا فرض اجتماع الثقلين وظاهر بعضهم بعضاً ، وعجزوا عن المعارضة ، كان الفريق الواحد أعجز) (١).

ولما لم يكن التحدي موجها للإنس دون الجن ، أو الثقلين دون الألهة المزعومة ، أو لهؤلاء جميعاً في فترة دون الفترات الزمانية التالية ، وقد وقع التحدي ولا يزال ولو بسورة واحدة موضوعاً وإلى كل أولئك وسواهم حجهة وقد توالت ألف وأربعمائة سنة وظهر من الناس ما شاء الله ، ومن الألهة والأرباب البشرية والحجرية ما شاءت الأهواء . . . ولم يقو أحد على مجاراة القرآن ، في أي وجه من وجوه إعجازه التي سنذكرها فيما بعد إن شاء الله - ثبت بذلك ، قصور جميع تلك القوى عنه ، وتمت كلمة ربك صدقاً وعدلاً .

<sup>(</sup>۱) وقال بعضهم: بل وقع للجن أيضاً والمالائكة منويون في الآية ، لأنهم لا يقدرون أيضاً على الإتيان بمثل القرآن ، وقال الكرماني في غرائب التفسير إنما اقتصر في الآية على ذكر الجن والإنس لأنه سننت كان مبعوثاً إلى الثقلين دون المالائكة) أنظر: معترك الأقران في إعجاز القرآن للسيوطي. القسم الأول ص ٧.

## المطلب الخامس وجوه الإعجاز في القرآن

القرآن معجز في كل وجه من وجوهه ، وحال من أحواله ، بداية ما نزل منه كآخر ما انتهى إليه ، ووسطه كطرفيه : نسيج فريد ، ونسق واحد ، ومستوى شاهق . وهو معجز في حركات حروفه ، وحروف كلماته ، وكلمات آياته وآيات سوره ، وسور مصحفه ، معجز فيما أخبر وفيها أنبا ، وفيما أمر ونهى وفيما قرر ونفى ، معجز في الصياغة والنظم الموزون ، وفي التراكيب والمضمون . لا في عصر دون سائر العصور بل للجن والإنس إلى يوم يبعثون .

ولا أظن أن أحداً من العلماء والباحثين ، من القدامى والمحدّثين ، أحاط علماً بما في القرآن الكريم من وجوه الإعجاز (وكيف يستطيع الممكن أن يدرك كلام الواجب)(١) . وغاية ما أدركوه أنفسهم أنهم وقفوا على وجوه الإعجاز في القرآن ذكروها في مباحثهم ، وهي قصارى جهدهم ، ومبلغ علمهم .

ومن اليقين أنه كلما تقدم الزمن ، وعكف الباحثون على دراسة القرآن ، كلما ظهرت وجوه إعجاز جديدة لم تكن معروفة من قبل . ولعلنا نشير إلى هذا فيما بعد .

وقديماً (سئل بندار الفارسي عن موضع الإعجاز في القرآن فقال : هذه مسألة فيها حيف على المفتي ، وذلك أنه شبيه بقولكم : موضع الإنسان من الإنسان ، فليس للإنسان موضع من الإنسان . . . وكذلك القرآن ، لشرفه لا يشار إلى شيء منه إلا وكان ذلك المعنى آية في نفسه ، ومعجزة لمحاوله ، وأهدى لقائله ، وليس في طاقة البشر الإحاطة بأغراض الله في كتابه ، فلذلك حارت العقول ، وتاهت البصائر

<sup>(</sup>١) الخوثي : البيان ص ٢٥ .

عنده)<sup>(۱)</sup> .

وعليه فإن تحديد بعض العلماء (٢) وجوه الإعجاز في القرآن الكريم ، إن هي إلا وجوه إعجاز في القرآن ، وليست وجوه الإعجاز في الكريم ، لأنها غير منحصرة فيما ذكروه ، بل هو كما قال تعالىٰ :

﴿ وَلُو أَنْمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجِرة أَقَلَامُ وَالْبَحْرِ يَمَدُّهُ مِن بَعْدُهُ سَبِعَةُ أَبِحُرِ مَا نَفِدَتُ كُلُمَاتُ اللهِ إِنْ اللهِ عَنْرِيزَ حَكِيمٍ ﴾ [سورة لقمان ؛ الآية : ٢٧] .

ولسنا ـ الآن ـ بصدد استقصاء وجوه إعجاز القرآن التي ذكرها العلماء ، وصنفوا فيها المؤلفات (وأنهى بعضهم وجوه إعجازه إلى ثمانين) (٢) وإنما سنرتاد بعض رياض إعجازه (١) لنستنشق من عبير نفحاتها العاطرة ، ما يبعث فينا الحياة ويوقظ فينا العزم ، للمضي قدماً من جديد ـ نحو جعل كتاب الله تعالى مناراً نستهديه ، ومنهجاً نلتزم به ، وصراطاً مستقيماً إلى الله تعالى نسلك من أجل بلوغ كرامة الدارين ، وسعادة النشأتين .

## ١ - بلاغة القرآن وفصاحته التراض سوى

التأريخ لا يرتاب أن العـرب العربـاء بلغت من البلاغـة في الكلام

(١) السيوطي ؛ معترك الأقران ج ١١/١ ، الإتقان : ج ٢٠/٢ .

 <sup>(</sup>٢) قال الباقلاني : وجه إعجازه : ما فيه من النظم والتأليف والتوصيف ، وأنه خارج عن جميع وجوه النظم المعتاد في كلام العرب ، ومباين الساليب خطاباتهم .

وقال الزملكاني : وجه الإعجاز راجع إلى التأليف الخاص بـ لا مطلق التأليف بأن اعتدلت مفرداته ؛ تركيباً وزنة ، وعلت مركباته معنى بأن يوقع كل فن في مرتبته العليا في اللفظ والمعنى .

وقال ابن عطية : الصحيح والذي عليه الجمهور والحذاق في وجه إعجازه أنه بنظمه وصحة معانيه وتوالى فصاحة ألفاظه . أنظر : السيوطي : الإتقان ج ١١٩/٢ .

<sup>(</sup>٣) السيوطي : معترك الأقران ج ١ /٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر أعلى أنواع الإعجاز : الزركشي ، البرهان ج ١٢١/٢ .

مبلغاً لم يذكره التاريخ لواحدة من الأمم المتقدمة عليهم ، والمتأخرة عنهم ، ووطؤوا موطئاً لم تطأه أقدام غيىرهم ، في كمال البيان، وجزالة النظم ، ووفاء اللفظ ، ورعاية المقام ، وسهولة المنطق(١) .

وحيث كانت العرب قد شأت هذا الشأو البعيد في أساليب البلاغة ، وفنون الأدب ، رجالاً ونساءً ، فلهذا السبب ، تحداهم القرآن ، وهم على ما هم عليه من قدرة في البلاغة لا تدانى ولا تضارع ، وقوة في البيان لا تضاهى ولا تبارى وسرعة في البداهة لا تجارى ، مع ما تخلقوا به من عزائم وحمية وهمم وعصبية ، والقرآن طيلة ثلاث وعشرين سنة .. تقريباً \_ يقرع أسماعهم ، بأنهم عاجزون عن مباراته ، فيما جاء به من كلام قَرَن بين الإيجاز والبلاغة ، والبيان والفصاحة وهو بلسان عربي مبين ، ليس شعراً ولا نثراً ، يفهمه العرب ، وهو خارج عن مألوفهم .

ومع هذا التحدي المثير المهيج ، ما استطاعوا إلا النفور والالتجاء إلى خوض الحروب ، وبذل الأنفس والأموال ، لصد دعوته ، دونما جرأة على مجاراته . فلمنا لم تحصل معارضة منهم ، تحقق أنهم عاجزون عنها (لأن كل من توفرت دواعيه إلى الشيء ولم يوجد مانع منه ، ثم لم يتمكن من فعله ، فإنه يكون عاجزاً لأنه لا يكون معنى للعجز إلا ذاك)(١) .

وقال الطبرسي: إن كل فعل لا يقع من فاعله ، مع توافر دواعيه ، وقوّة بواعثه عليه ، فإنه يدل على تعذّره ، فإذا ثبت ذلك ، وعلمنا أن العرب تحدّوا بالقرآن ولم يعارضوه ، مع شدة حاجتهم إلى المعارضة ، وقوّة دواعيهم ، علمنا أنها متعذرة عليهم (٢) .

<sup>(</sup>١) الطباطبائي: الميزان ج ١٦/١.

<sup>(</sup>٢) العلوي اليمني: الطرازج ٣٧١/٣.

<sup>(</sup>۳) أعلام الورى بأعلام الهدى : ص ۳۰ .

وإذا ثبت عجمة العمرب ، وهم أفصح الفصحاء وأبلغ البلغاء وفرسان هذا الميدان ، ثبت إعجازه البلاغي ، وكان حجة عليهم ، وعلى من سواهم من باب أولى .

وفيما يلي أمثلة مما جاء في القرآن الكريم من البلاغة :

أ ـ قال تعالى : ﴿ بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق . . . ﴾ [سورة الأنبياء ؛ الآية : ١٨] . وفيها : كأن الحق ـ وهو معنى مجرد ، ولعظم شأنه ـ قذيفة ثقيلة ، ترمى على الباطل الهش الواهي ، فيرديه جثة هامدة ، وقد استخدمت في هذا المشهد العظيم ، للصراع بين الحق والباطل (الفاء) التعقيبية ، ولم تستخدم (ثمّ) ، أو غيرها ، لطيّ المشاهد بسرعة ، وبيان قدرة الحق الفائقة على دمغ الباطل ، والسرعة الخاطفة التي تم خلالها إزهاقه . والإزهاق هو خروج الروح لبيان حتمية انهيار الباطل ، وانعدام وجوده ، وبطلان أثره .

ولقد أجاد السيد الرضي حين لاحظ أن (المدمغ إنما يكون عن وقوع الأشياء الثقال ، على طريق الخلبة والاستعلاء ، فكأن الحق أصاب دماغ الباطل فأهلكه)(١) مرترة ويراس سرى

ب ـ قـوله تعـالىٰ : ﴿إِذَا أَلقُوا فِيهَا سَمَعُوا لَهَا شَهِيقاً وَهِي تَفُـورُ تَكُادُ تَمَيَّزُ مِنَ الغَيْظُ . . . ﴾ [سورة الملك ؛ الآيتان : ٧ ـ ٨] .

والآية تتحدث عن أهل النار . وعملية «الإلقاء» تجسيد لمشهد مروّع بحد ذاته ، تحس بحركته متجسمة بمنظر إلقاء المجرمين في النار . وهي حانقة عليهم ، تجذبهم إليها بشهيقها ، وهم مروّعون ، يسمعون ذلك الشهيق المرعب ، فتخلع له قلوبهم ، قبل أن تلتهمهم ألسنتها ، ويحرقهم لهبها ، ويشويهم مهلها وقطرانها . . .

ولقد استوقفت هذه الصورة الرائعة المرعبة السيد الرضي ، فـذكر

<sup>(</sup>١) تلخيص البيان في مجازات القرآن : ص ١٤١ .

أن الله تعالى (وصف النار ـ نعوذ بالله منها ـ بصفة المغيظ الغضبان ، الذي من شأنه ـ إذا بلغ ذلك الحدّ ـ أن يبالبغ في الانتقام ، ويتجاوز الغايات في الإيقاع والإيلام) (١٠) .

جــقول، تعالىٰ: ﴿خُلَدِ العَفُو وأَمَر بِالْعَرَفُ وأَعَسَرُضَ عَنَ الجاهلين﴾ [سورة الأعراف؛ الآية: ١٩٩].

جمعت هذه الآية جميع مكارم الأخلاق لأن العفو: الصفح عمن أساء ، والرفق في كل الأمور والمسامحة والإغضاء . وفي قوله (وأمر بالمعروف) صلة الأرحام ، ومنع اللسان عن الكذب والغيبة ، وغض الطرف عن كل محرم وغير ذلك ، وفي الإعراض عن الجهال ، الصبر والحلم وكظم الغيظ ، فهذه الألفاظ وإن قلت فقد أنافت معانيها على الغاية ، ولم تقف على حد ونهاية ، وهذا النوع أعلى طبقات الفصاحة مكاناً ، وأعوز إمكاناً (٢) .

د قال تعالى : ﴿وَلَكُمْ فَيُ الْقُصَاصِ حَيَاةً . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الأبة : ١٧٩] .

وبالموازنة بين هذه الآية وما أشراعن العرب من قولهم (القتل أنفى اللقتل) تتميز هذه الآية بأمور منها: أنه ليس في الآية ما في العبارة من تكرير. وألفاظ الآية تعكس روح الإسلام السلمية والعبارة تنضح بالدم. والآية تقرر الحياة في القصاص، فهي تامة وواقعة. أما العبارة فليست تامة لأنه ليس كل قتل نافياً للقتل إلا إذا كان قصاصاً، فشتان ما بين الآية والعبارة.

هـ قوله تعالى: ﴿ وَمِن النَّاسِ مِن يَعْبِدُ اللَّهُ عَلَى حَرَفَ فَإِنْ أَصَابِهُ عَيْرِ اطْمَأَنَّ بِهُ وَإِنْ أَصَابِتُهُ فَتَنَةُ انْقَلْبُ عَلَى وَجَهِهُ خَسَرَ اللَّهُ نَا الْآخِرَةُ ذَلِكُ هُو الْخَسَرَانُ الْمَبِينَ ﴾ [سورة الحج ؛ الآية : ١١] .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) العلوي اليمني : الطراز ج ١٢٧/٢ .

إن القرآن الكريم كما يصور ببلاغة أسلوبه ، المعاني المجردة فإنه يصور الحالات النفسية والمعنوية . إنه (يريد أن يوضح حالة تزعزع العقيدة . . . فيرسم لهذا التزعزع صورة تهتز وتترنح وتوشك على الانهيار . . .

إن الخيال ليكاد يجسم هذا (الحرف) الذي يَعبدُ الله عليه هذا البعض من الناس ، وإنه ليكاد يتخيل الاضطراب الحسي في وقفتهم وهم يتأرجحون بين الثبات والانقلاب . إن هذه الصورة لترسم حالة التزعزع لأنها تنطبع في الحس وتتصل منه بالنفس)(١) .

وهكذا ، فسإن ما ورد في القرآن الكريم من الاستعارات والمجازات والكنايات والتمثيل والإيجاز والتورية وغيرها الشيء الكثير . ومن أرادها فليراجعها في مظانها (٢) .

ومجمل القول أن القرآن في مجال البلاغة ـ بلغ مرتبة لا تُدانى(٣) وهذا من عجيب أمر القرآن

٢ - المعارف القرآنية:

نجد في القرآن الكريم من المعارف الاعتقادية ، ما يطابق العقل

<sup>(</sup>١) سيد قطب : التصوير الفني في القرآن ٤١ ـ ٤٢ .

 <sup>(</sup>٢) راجع السيوطي ؛ الإتقان ج ٣٦/٢ وما بعدها . الباقلاني : إعجاز القرآن ص ٢٦٢ ـ
 ٢٨٣ . ابن الزملكاني : التبيان في علم البيان . اليمني العلوي : الـطراز المتضمن لأسرار البلاغة .

<sup>(</sup>٣) جاء في النقل محاولة مسيلمة الكذاب. معارضة سورة الفيل. فكان هذيانه: (الفيل، ما الفيل، وما أدراك ما الفيل، له ذنب وبيل، وخرطوم طويل) الطباطبائي، الميزان: ج ٢/١٦. كما حاول بعض النصارى معارضة سورة الكوثر فقالوا: (إنا أعطيناك الجواهر، فصل لربك وجاهر، ولا تعتمد على قول ساحر...) الخوثي: البيان، ص ١١٢، نقلا عن كتيب أصدرت المطبعة الإنكليزية الأمريكية!! ببولاق مصر سنة ١٩١٢.

راجع إن شئت أسئلة الملاحدة عن إعجاز القرآن والجواب عليها: العلوي اليمني: الطرازج ٣٧٢/٣ وما بعدها.

السليم ويوافق البرهان القويم ، فقد تعرض إلى صفات الله تعالى ، وذكر الأنبياء والرسل السابقين وأقام الدلائل على المعاد ، بأسلوب عقلي رصين ، يستحيل معه على بشر أمي كالنبي منطق نشأ في بيئة جاهلية ، مشركة وثنية ، أن يأتي بمثله ، وبما احتوى من فلسفة شاملة كاملة ومن دون سبق تعلم أو دراسة :

#### أ-صفات اللَّه:

جاء في القرآن الكريم : ﴿وَإِلْهَكُمْ إِلَٰهُ وَاحْسَدُ لَا إِلَٰهُ إِلَّا هُسُو الرّحمٰن الرّحيم﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١٦٣] .

﴿ أَمْ حَلِقُوا مَن غير شيء أم هم الخالقون﴾ [سورة الطور ؛ الآية : ٣٥] .

وهو الله الخالق البارىء المصوّر له الأسماء الحسنى يسبّح له ما في السماوات والأرض وهو العزيز الحكيم (سورة الحشر؛ الآية: ٢٤].

وبديع السماوات والأرض وإذا قضى أمراً فإنما يقول له كُنْ فيكون ﴿ [سورة البقرة ؛ الآية كُنْ المُعَالِمُ المُعَالِمُ

فهل بإمكان بشر أمي أن يـأتي ـ من عنده ـ بمثـل هذه الفلسفـة ، وهذه المعارف التي يعنو لهـا العقل إذعاناً وتسلمياً .

إن قوله تعالىٰ : ﴿أَمْ خَلِقُوا مَنْ غَيْرَ شَيْءَ أَمْ هُمُ الْخَالَقُونَ﴾ يقرر البديهيات الآتية :

- الإنسان موجود (بالحس والوجدان) .
  - الإنسان حيّ (بالحس والوجدان) .
- الإنسان لم يُخلق من عدم (لأن الوجود من العدم محال).
- الإنسان لم يخلق نفسه (لأنه لو كان موجوداً لاستغنى بوجوده
   عن إيجاده) .

فلا بد له من خالق ، وهذا الخالق حي . . . وهذا دليل وجود
 الله تعالى .

ومن الأدلة على وحدانية الله الدليل العقلي في قوله تعالى :

ولو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا . . . السورة الأنبياء ؛ الآية : ٢٢] . لأنه لو فرض للعالم صانعان لاختلت وحدة النظام الكوني المشاهدة المحسوسة . ولكان العجز يلحقهما أو يلحق أحدهما ، وبيان ذلك : لو أراد أحد الصانعين إبقاء حي وأراد الآخر إماتته ، فإما أن تنفذ إرادتهما وهذا مستحيل لتناقضهما ، وإما أن لا تنفذ إرادتهما فيؤدي إلى عجزه ، والإله عجزهما معاً ، وإما أن لا تنفذ إرادة أحدهما فيؤدي إلى عجزه ، والإله الصانع لا يكون عاجزاً . وبهذا تثبت وحدانية الله تعالى .

وهكذا نجد في الآية محاججة عقلية رصينة لا يملك العاقل إزاءها إلَّا الإيمان بنبوَّة محمد سَنِيْتُ والتصديق برسالته .

ب ـ إرسال النبيين:

جاء في القرآن الكريم :

وكان الناس أمة وأحدة فبعث ألله النبيين مبشرين ومنذرين وأنه معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ، وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغياً بينهم فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه ، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم [سورة البقرة ؛ الآية : ٢١٣] .

#### جـ المعاد:

ومما جاء بشأن المعاد قوله تعالى :

﴿ وما خلقكم ولا بعثكم إلاً كنفس واحدة إن الله سميع بصير ﴾ [سورة لقمان ؛ الآية : ٢٨] .

﴿ . . . قل الله يبدؤ الخلق ثم يعيده فأنى تؤفكون﴾ [سورة يونس ؛

الآية : ٣٤] .

﴿ . . . كما بدأنا أول خلق نعيده . . . ﴾ [سورة الأنبياء ؛ الآية : ١٠٤] .

ولخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس . . . ﴾ [سورة غافر ؛ الآية : ٥٧] .

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ إِنْ كُنتُم فِي رَيْبِ مِنَ الْبَعْثُ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِنْ تَرَابِ . . . ﴾ [سورة الحج ؛ الآية : ٥] .

(إن الابتداء إيجاد من غير احتذاء ، فمن هـو قادر على الابتـداء كان أولى أن يكون قادراً على الإعادة بطريق الأحقّ)(١) .

### ٣ \_ استقامة بيان القرآن :

ومن دلائل الإعجاز في القرآن وكونه وحياً إلهياً: ما جاء به من معالم الرشاد والهداية ، كالحقائق الإلهية والنبوءات ، وما وضع من قواعد تشريعية في مجالات الاقتصاد والسياسة والاجتماع والتجريم والعقاب ، وغيرها ، وما أورد من نظم العبادات وفضائل الأخلاق ، وما سرد من أحداث التاريخ ، وما عرض من علوم كونية وفلكية وطبيعية ، وما ضرب من أمثلة ، وساق من حكم ومواعظ ، وما ذكر من احتجاجات عقلية مذهلة ، وما بين من تصوير للدنيا ووصف لمشاهد البرزخ والقيامة ، ونحو ذلك ، وهو ينزل نجوماً في مدة ثلاث وعشرين سنة ، في ظروف متفاوتة : ليلا ونهاراً ، في مكة والمدينة ، في الحرب والسلم ، في المحنة والرخاء ، في عام الفتح وعام الحزن ، وعلى سعة ما جاء به فليس فيه أدنى اختلاف أو تعارض أو تناقض من أوله إلى ما جاء به فليس فيه أدنى اختلاف أو تعارض أو تناقض من أوله إلى

ولــو لـم يكن القرآن روحــاً من أمر الله لاقتضى حــدوث الاختلاف

<sup>(</sup>١) العلوي اليمني : الطرازج ١٥٥/١ .

والتعارض والتفرق وعدم الملائمة بين أجزائه ومباحثه . فإن الشاعر العربي ينظم القصيدة حولاً ثم يعيدها فيجد الحشو والزيادة والنقصان ونحو ذلك .

﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ القَرآنَ ، وَلَـوَ كَانَ مَنْ عَنْـدَ غَيْرِ الله لـوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴾ [سورة النساء ؛ الآية : ٨٦] .

### ٤ - تشريعات القرآن :

مما يدهش كل عاقل ، ولا يمكن تعليله إلا بكون القرآن وحياً من العليم الحكيم ، هو هذا التشريع الأمثل للإنسانية ، والقانون الأقوم للحياة ، الذي جاء به لتنظيم شؤون المجتمع البشسري ، وكلما مر قون وجاء آخر ، أثبت القرآن أصالته وشموله للهيمنة على جميع شؤون الحياة ، على أحسن وأكمل وجه .

وليس من شك أن العرب بخاصة ، وأمم الأرض بعامة في عهد فجر الإسلام لم تكن تملك من الأنظمة والقوانين ما عليه دول العالم اليوم . فإذا ما وازنا أنظمة المدول الحديثة وما جاء به القرآن الكريم ـ قبل ألف وأربعمائة سنة ـ من عبادي والحق والعدل والمساواة والحرية ، والدعوة إلى السلام ، ومكافحة الظلم والفقر والترف والجهل ، والتمييز العنصري ونحو ذلك ، مما أخذت الدول المتحضرة الحديثة على نفسها الالتزام به ، في دساتيرها وقوانينها ، وهدفت إليه المنظمات والمؤسسات الدولية في خططها وبرامجها ، لا تضح مدى تفوق القرآن الكريم من جهة ، وسبقه وكمال ما جاء به من جهة أخرى . ولما بقي الكريم من جهة ، وسبقه وكمال ما جاء به من جهة أخرى . ولما بقي البصير .

وحسبنا ، أن نشير فيما يلي ، إلى بعض القواعد الكلية ، التي أصبحت اليوم من مبادىء دساتير الدول ، ومواثيق المنظمات والاتفاقات الدولية ، دون أن نتوغل في بيان دلالاتها وعمقها وشمول أحكامها :

### أ ـ الحكم بالعــدل:

قال تعالىٰ : ﴿إِنَّ الله يَأْمُر بِالْعَدَلُ . . . ﴾ [سورة النحل ؛ الآية : ٩٠] .

﴿ . . . وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل . . . ﴾ [سورة النساء ؛ الآية : ٥٨] .

#### ب حقن الدماء:

وولا تقتلوا النفس التي حرَّم الله إلاَّ بالحق . . . ﴾ [سورة الإسراء ؛ الآية : ٣٣] .

و . . . أنه من قتل نفساً بغير نفس أو فسادٍ في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً . . . ﴾ [سورة الناس جميعاً . . . ﴾ [سورة المائدة ؛ الآية : ٣٢] .

#### جـ ـ تحريم الفساد:

﴿قُلْ إِنَمَا حَرَّمُ رَبِي الْفُواحِشُ مَا ظَهِرَ مِنْهَا وَمَا بَطْنَ وَالْإِثْمُ وَالْبُغِيُ بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزُلُ به سلطاناً وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون﴾ [سورة الأعراف ؛ الآية : ٣٣] .

#### د ـ جعل المسؤولية شخصية :

﴿ . . ولا تسزر وازرة وزر أخرىٰ . . . ﴾ [سورة الأنعام ؛ الآية : ١٦٤] .

#### هـ ـ تفضيل السلم على الحرب:

﴿ وَإِنْ جَنْحُوا لَلْسُلُمُ فَاجِنْحَ لَهَا . . . ﴾ [سورة الأنفال ؛ الآية : ٦١] .

و\_تشريع الدفاع قطعاً لدابر الفتنة والعدوان :

﴿وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون السدين لله ، فإن انتهـوا فلا

عدوان إلَّا على الظالمين﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١٩٣] .

ز ـ فرض المساواة ، وجعل التفاضل على أسس موضوعية متاحة للجميع هي التقوى والعلم والجهاد :

﴿ . . . إِن أكرمكم عند الله أتقاكم . . . ﴾ [سورة الحجرات ؛ الآية : ١٣] .

﴿ . . . قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون . . . ﴾ [سورة الزمر ؛ الآية : ٩] .

﴿ . . . وفضّل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً ﴾ [سورة النساء ؛ الآية : ٩٥] .

ولقد جاء القرآن الكريم بالأحكام الاعتقادية ، والأخلاقية والعلمية التي تشمل العبادات والمعاهلات سواء ما تعلق منها بتنظيم أحكام الأسرة كالنكاح والطلاق والإرث ، أو الأحكام المالية ، كالبيع والرهن وسائر العقود ، وأحكام القضاء والشهادات واليمين وأحكام الجرائم والعقوبات ، وأحكام سظام الحكم وحقوق الحاكم والمحكومين وواجباتهم ، وأحكام العلاقات الدولية من معاهدات واتفاقات في حالتي السلم والحرب ، وأحكام الأجانب ، والأحكام المتعلقة بموارد الدولة ، ومصارفها ، والثروات العامة . . . الخ

فإذا جاء القرآن بما يكفل جميع احتياجات الإنسانية في كل صعيد ، وعلى كل مستوى ، فهل يخطر ببال عاقل أنه من صنع أمي لا يعرف القراءة ولا الكتابة ، ولم يتعلم من أحد ؟ اللَّهُمَّ إلاَّ من العلي القدير ﴿وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان . . . ﴾ [سورة الشورى ؛ الآية : ٥٣] . ﴿وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطّه بيمينك إذاً لارتاب المبطلون ﴾ [سورة العنكبوت ، الآية : ٤٨] .

### ه ـ قصص القرآن وأنباؤه الغيبية :

انطوت السور القرآنية على كثير من أخبار القرون الأولى والأمم الغابرة والشرائع الدائرة ، منـذ بدء الخليقـة حتى بعثة النبي المنتقة ، في وقت لم يكن يعرف القصة الواحدة إلا المتفرغ من أحبار أهل الكتاب .

والقرآن الكريم في عرضه تلك الأحداث ، وسرده تلك الوقائع ، كأنه شاهد عيان يعرض التفاصيل ، ويصوّر كل المشاهد تصويراً كـأنها شخوص متحركة .

وفي القرآن إخبار بالمغيبات عن أمور هامة ، وقد وقعت هذه الأمور كلها وكما أخبر عنها . وفي كل حال يؤكد القرآن على عدم علم النبي سننه بهذه الأمور قبل أن توحى إليه :

قال تعالى: ﴿ تلك من أنباء الغيب نوحيها إليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا . . . ﴿ [سورة هود ؛ الآية : ٤٩] . وقوله سبحانه : ﴿ نحن نقصُ عليك أحسى القصص بما أوحينا إليك هذا القرآن وإن كنت من قبله لمن الغافلين ﴾ [سورة يوسف ؛ الآية : ٣] .

#### أ\_ القصصص:

### قصة آدم:

قال تعالىٰ : ﴿ولقد خلقناكم ثم صوّرناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس لم يكن من الساجدين﴾ [سورة الأعراف ؛ الآية :

قصة موسى : ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَقُومُهُ إِنْ اللهِ يَأْمُوكُمُ أَنْ تَذْبِحُوا بقرة . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ٦٧] .

قصة هـارون : ﴿ . . . وقـال مـوسى لأخيـه هــارون اخلفني في قومي . . . ﴾ [سورة الأعراف ؛ الآية : ١٤٢] .

قصة فرعون: ﴿إِنْ فَرَعُونَ عَلَا فِي الأَرْضُ وَجَعَلُ أَهُلُهُا شَيَعاً يستضعف طَائفة منهم يُـذبّح أبناءهم ويستحيي نساءهم إنه كان من المفسدين﴾ [سورة القصص ؛ الآية : ٤] . .

قصة داود وسليمان : ﴿ وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث . . . ﴾ [سورة الأنبياء ؛ الآية : ٨٧] .

قصة إبراهيم : ﴿أَمْ تَقُولُـونَ إِنْ إِبْرَاهِيمُ وَإِسْمَاعِيلُ وَإِسْحَاقُ ويعقوب والأسباط كانوا هـوداً أو نصارى قـل ءَأنتم أعلم أم الله . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١٤٠] .

وهكذا بالنسبة إلى زكريا ويحيى وعيسى ونوح وهود وشعيب وسائر الأنبياء والمرسلين ، ومسك ختامهم :

قصة محمد سطية : ﴿وَمَا مَحْمَدُ إِلاَّ رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِنْ قَبِلُهُ الرَّسُولُ قَدْ خَلَتُ مِنْ قَبِلُهُ الرَّسُلُ . . . ﴾ [سورة آل عمران ﴿ الْآيَةِ : ١٤٤] .

ب ـ الأنباء الغيبيـة ( 🛫 ) )

كان القرآن واثقـاً جازمـاً من وقوع الأحـداث المهمة التي أنبـاً عن وقوعها ، وقد وقع جميع ما أنبأ به ، دون أدنى خلاف .

ولا ريب أن هذا الجانب من جلائل وجـوه إعجازه، ودلائــل كونــه وحياً من الله تعالىٰ .

قال تعالى : ﴿غلِبت السروم في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون في بضع سنين . . . ﴾ [سورة السروم : الآيتان : ٢ - ٣] . ولقد وقع الغلب للروم بأقِل من عشر سنين وهو معنى (بضع) سنين .

وقال تعالى : ﴿أَم يَقُـولُـونَ نَحَنَ جَمِيعَ مَنْتُصَرَ سَيُهُـزَمُ الْجَمْعُ ويُولُونَ الْدَبِرِ﴾ [سورة القمر ؛ الآيتان : ٤٤ ـ ٤٥] مخبراً عن قول أبي جهل يوم بدر : (نحن تنتصر اليوم من محمد وأصحابه) فأباده الله ، وأخزى جمعه ونصر المسلمين . وقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ يَعْدُكُمُ اللهِ إِحْدَى الطَّائِفَتِينَ أَنْهَا لَكُمْ . . . ﴾ [سورة الانفال ؛ الآية: ٧] وقد نزلت في واقعة بدر ، والمسلمون على ما هم عليه من الضعف واللقلة ، والإشفاق من الهزيمة ، والكافرون على ما هم عليه من العدة والعدد ، وقد وفّى الله للمؤمنين بوعده ، ونصرهم وقطع دابر الكافرين .

وكقول تعالى : ﴿ . . . لتدخلنَ المسجد الحرام إن شاء الله آمنين . . . ﴾ [سورة الفتح ؛ الآية : ٢٧] .

وكقوله : ﴿ لَن يَضِرُوكُم إِلاَّ أَذَى . . . ﴾ [سورة آل عمران ؛ الآية : ١١١] .

فالإخبار بالغيب ، وتحقق صدقه ، لا يكون من بشـر إطلاقـاً ﴿إِنَّ مُو اللَّهِ الْعَلَاقِـاً ﴿إِنَّ مَا اللَّهِ ال هو إِلَّا وحي يوحى علمه شديد القوى﴾ [سورة النجم ؛ الأيتان : ٤ ـ ٥] . ٦ ـ الإشــارات العلميــة :

ذكر القرآن الكريم في معرض الاستدلال والاحتجاج، وبيان دلائل وآيات قدرة الله تعالى، بعض الإشارات العلمية التي لم يكتشف أمر بعضها إلا في عصر الذرة، والأقمار، وغزو الفضاء. منها قوله تعالى:

أو لَمْ ير اللذين كفروا أن السماوات والأرض كانتا رتقاً
 ففتقناهما وجعلنا من الماء كل شيء حي أفلا يؤمنون ﴿ [سورة الأنبياء ؛
 الأية : ٣٠] .

وفيها إشارة إلى تاريخ المجموعة الشمسية ، ووحدتها في الأصل ، وانفصال الأجرام بعضها عن بعض تدريجياً .

كما أن فيها إشارة إلى أصل الحياة وهو الماء .

ب\_ ﴿ وأرسلنا الرياح لواقح فأنـزلنا من السمـاء ماء فـأسقيناكمـوه وما أنتم له بخازنين﴾ [سورة الحجر؛ الآية : ٢٢] . وتشير الآية إلى دور الرياح في هطول الأمطار، ودورها في التفريغ الكهربائي بين شحنات السحاب، ودورها في نقل لقاح النبات . . . . الخ .

جــ ﴿ فلا أقسم بربِّ المشارق والمغارب . . . ﴾ [سورة المعارج ؛ الآبة : ٤٠] ، ﴿ رب المشرقين ورب المغربين ﴾ [سورة الرحمن ؛ الآبة : ١٧] ، ﴿ والأرض بعد ذلك دحاها ﴾ [سورة النازعات ؛ الآبة : ٣٠] ، وفيها إشارة إلى بيضوية الأرض إذ لو كانت مُسطّحة لكان لها مشرق واحد ومغرب واحد . وكذلك عبر تعالى عن خلق الأرض بـ ﴿ دحاها ﴾ والدحية هي البيضة .

د ﴿ وَمِن كُلِّ شِيء خَلَقْنَا زُوجِينَ لَعَلَكُم تَلْكُسُرُونَ ﴾ [سورة النّاريات ؛ الآية : ٤٩] . وفيها إشارة إلى أن النزوجية منبثة في كل الموجودات من حيوانات ونباتات وجمادات . وإن النّدرة زوج ففيها الالكترون السالب الشحنة والبروتون الموجب الشحنة .

هــ (يومئذ يصدر الناس أشتاتاً ليروا أعمالهم) [سورة الزلزلة ؛ الآية : ٦] . فإن فلم المشكواف أثبت إمكانية حفظ وتخليد دقائق الأعمال .

وإذا كان هذا من عمل الإنسان فالأمر أيسر وأهون بالنسبة للخالق البارىء المصور .

و - ﴿تعرِجُ الملائكة والروح إليه . . . ﴾ [سورة المعارج ؛ الآية : ٤] .

﴿ يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو الرحيم الغفور﴾ [سورة سبأ ؛ الآية : ٢] .

﴿ولو فتحنا عليهم باباً من السماء فظلوا فيه يعرجون ﴿ [سورة الحجر ؛ الآية : ١٤] .

### ﴿وَمِعَارِجٍ عَلَيْهَا يُظْهِرُونَ﴾ [سورة الزخرف ؛ الآية : ٣٣] .

وفيها إشارات إلى فتح باب الأسفار الفضائية وعلى أنها تتم بمسارات منحنية وليست مستقيمة . فإذا ما قدر للناس القيام برحلات إلى القمر أو سائر الكواكب فإن سيرهم سيكون باتجاهات منحنية أو منعرجة .

### ز \_ ﴿ بِلِّي قادرين على أن نسوِّي بنانه ﴾ [سورة القيامة ؛ الآية : ٤] .

من دقائق الخلقة بصمات الأصابع ، وقد ذكرت هذه الآية الكريمة حقيقة علمية مذهلة كان لها أخطر الأدوار في العلوم الجنائية ، تلك الحقيقة هي اختلاف بصمات أصابع اليد الواحدة ، فليس في المدنيا إصبع يشبه في خطوطه إصبعاً آخر .

والجدير بالذكر أن الآية \_ كسائر الآيات \_ ليست بصدد إعطاء وسيلة فذة لرجال المباحث الجنائية ، ولكنها بصدد بيان عظمة وقدرة الله على البعث والنشور بكل دقة حلى إعادة خطوط أصابع كل إنسان إلى ما كانت عليه في حياته . ولكن هذه الآية \_ كسائر الآيات \_ أمكن الإفادة منها علمياً .

هذه الوجوه من الإعجاز (١) وإن كانت مستحيلة بالنسبة لبشر مجرد ، كما ثبت ذلك ، وتحقق العجز من لدن بعثة النبي سنون حتى يومنا الحاضر ، إلا أنها غير مستحيلة عقلا ، لأن الرسول سنون وإن كان بشراً ولكن ما جاء به ليس من عنده وإنما من عند الله تعالى .

فهذه الوجوه من الإعجاز في القرآن جاء بها رسول الله لا باعتباره الشخصي وكونه بشراً كسائر الناس ، بــل باعتبــاره الوظيفي وكــونه يمتــاز

<sup>(</sup>١) للوقوف على المزيد من معجزات القرآن العلمية راجع: الأستاذ نبوفل، الله والعلم الحديث ص ١٥٥، الفندي: الدكتور محمد جمال الدين روائع الإعجباز في القرآن الكريم. وغيرهما من الكتب الحديثة.

عن سائر البشـر بصلته بـالله تعالىٰ لأنـه رسول من الله القـادر على كــل شىء .

وكفى بواحد من هذه الوجوه دليلًا على صــدق رسالـــة النبي المطلق وشاهداً على ما جاء به من عند الله .

## المبحث الثالث القرآن الهداية المثلي

إن ألزم الأمور التي ينبغي أن يعلمها الإنسان ، هي معرفة مبدئه ومعاده . وإن أحطّ ضروب الجهـل ، أن يجهـل الإنسـان من أين بـدأ حياته ، وإلى أين سيصير .

وليست على وجه الأرض فلسفة شاملة ، تفسر لنا الكون والحياة والإنسان على أسس لا يملك العقل السليم إلا الإذعان لها ، والانقياد إليها ، كالفلسفة الإسلامية الفلة ، التي لا تدع مجالاً للريبة أو الشك ، في قوّة حججها وبراهينها ، لمن ألفى السمع وهو شهيد .

والقرآن الكريم في فلسفته عن الكون والحياة والإنسان ، سمق سموقاً بعيداً عن خرافات (الطفرة) ، و (الصدفة) ، و (تنوع الأنواع) ، و (القول بالمادة) ، ونحوها من المقولات التي جاءت عليها المكتشفات الحديشة ، والتجارب العلمية ، ورمتها في زاوية الأفكار البائدة ، والنظريات الكاسدة .

في حين أكدت هذه التجارب والمكتشفات ، كـل ما أشـار إليـه القـرآن ، من أمهـات العلوم ، وصـدقتـه فيمـا ألمـح إليــه من عجـاثب الأمور .

وليس على وجمه الأرض ، كتاب دين مثل القرآن ، يــدل على الـعلم ، ويــدعــو إلـيــه ، ويثبت عـلميــه ، ويحثُ على الاخـــراع والاكتشافات ، والبحث والتحري ، ويجلّ العلماء ، ويرفع مكانتهم ،

ويعلي شأنهم .

والعلم الذي يدعو إليه القرآن ، هو علم نافع ، سواء علم الأديان أو العقائد أو العبادات أو علم الأبدان ، أو علم طبقات الأرض ، أو علم الأجنة ، أو علم الفضاء ، أو غيرها من العلوم التي تطرقت إليها الآيات الكريمة والتي لا مجال لبيانها في هذا الموجز .

ومما يمتاز به القرآن الكريم على كتب الأديان البحتة ، وكتب العلوم البحتة ، أنه يـوحد ويـربط بين دقائق المخلوقات ، وعجـائب الكائنات ، وبين الصـانع القـادر جـل شـأنـه من حيث الخلق والتـدبيـر والتصرف والتنظيم ووحدة الإرادة والقصد والنظام .

إن تحطيم الذرة قد حطم كل فكرة لا تتصل بالله تعالىٰ ، لما في الذرة من قوى هائلة ، ونظام دقيق ، سبق للقرآن الكريم أن سجّل كشفاً عنها يذهل العقول حين أشار إلى الزوجية في كل شيء ، وكان العلماء يعتقدون جازمين أن الذرة أصغر ما في المادة .

وفي عصر كان العالم فيه يغط في سبات عميق ، أوضح القرآن الكريم ، ما أودع الله تعالى في الإنسان من قدرات ، تؤهله لغزو الفضاء وتسخير الكواكب والشموس ، وجميع الطاقات الكونية لصالح البشرية ، لأن الله تعالى أخبره : أنه جل شأنه سخر للإنسان جميع ما في السماوات والأرض لخدمة مصالحه في كثير من الآيات .

وإن تمزيق شرنقة الجمود الفكري والعلمي ، والصعود إلى القمر وغزو المريخ وغيرها ، ليكشف جلياً عن دقيق صنع الله تعالى وحكمته ، في تدبير الكون ، وعظمة سلطانه من جهة ، ويكشف عن مدى التفوق العلمي والتقدم الحضاري الذي تضمنه القرآن وهيأه للبشرية ، في سبيل هدايتها ، وإرشادها لما يسعدها .

ومن الملامح البارزة في القرآن ، أنه لم يعوّل في مجـال هدايتــه

على أمر مثل تعويله على القضايا العلمية الكبرى . ففي القرآن الكريم مثات الآيات الهادفة إلى هداية الإنسان إلى ربه الكريم ، ولكنها تتعرض إلى أخطر وأدق النواحي المتعلقة بالطبيعة ، أو الحيوان أو النبات في سياق التدليل على عظمة الله ووحدانيته ، ولزوم شكره وطاعته واتباع منهجه المنزل وشريعته الغرّاء .

فمن الآيات التي وردت في سبيل هداية الإنسان وتضمنت كبريات المسائل العلمية قوله تعالى : ﴿ خُلقَ السماوات بغير عمدٍ ترونها وألقى في الأرض رواسي أن تميد بكم وبث فيها من كل دابة وأنزلنا من السماء ماء فأنبتنا فيها من كل زوج كريم ، هذا خلق الله فأروني ماذا خلق الله فأروني ماذا خلق الله فرونه بل الظالمون في ضلال مبين ﴾ [سورة لقمان ؛ الآيتان : ١٠ ـ ١١] .

وقوله سبحانه :

﴿ لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُلَارُكُ الْقَمْرُ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقَ النَّهَارِ وَكُلُّ في فلكٍ يسبحون﴾ [سورة يسء الآية : ا

﴿سبحان الذي خُلَقُ الأَرْوَاجُ كُلُهَا مَمَا تُنبِتُ الأَرْضُ وَمَنَ أَنفُسُهُمُ وَمِمَا لا يَعْلَمُونَ﴾ [سورة يس ؛ الآية : ٣٦] .

﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم﴾ [سورة التين ؛ الآية : ٤] .
ومن القضايا النفسية والسلوكية التي أثارها القرآن قوله تعالى :
﴿كلا إن الإنسان ليطغى . أن رآه استغنى﴾ [سورة العلق ؛ الآيتان : ٢-٧] .

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَرَبِهُ لَكُنُودَ . وَإِنَّهُ عَلَى ذَلَكُ لَشْهِيَـدَ . وَإِنْهُ لَحَبُ الخير لشديد﴾ [سورة العاديات ؛ الآيات : ٦ ـ ٨] .

هذه الآيات ، وكثير غيرها ، لفت القرآن الكريم ، نظر الإنسان إليها ، واستنطقها لتعلن عن أسرار خلق الله ، وعظيم صنعه ، وليقف العقـل الإنسـاني على دقـة ووحـدة نـظام الكـون ، الهـادف إلى سعـادة الإنسان .

وبالهزّة العقلية التي أحدثها القرآن في مجال العقيدة والفكر ، وبالأسلوب البرهاني الاستدلالي ، أزال خرافات الإلحاد ، وصدأ الشرك والوثنية ، ولم يقف عند هذا الحد ، بل مد الإنسانية بينبوع لا ينضب من التشريعات العامة الشاملة ليهدي الإنسان إلى ما يفيده وينفعه ويصلحه ، ويجنبه الوقوع في المخاطر والمهالك ، وليقيم الإنسان حياته الفردية والاجتماعية على دعائم ثابتة راسخة ، تتفق وتتلائم مع سنن التطور والتغيرات في البيئة والظروف .

وأشاع القرآن في النفس الإنسانية روح الطمأنينة والاستقرار ، وأودع فيها شعاع التفاؤل والطموح ، وغذّاها بمشاعر الحب والوثام ، وروضها على تحدّي العقبات وتجاوز الصعوبات ، وحررها من كل العبوديات المادية والشهوانية ، وكل أشكال السيطرة ، وأوثق صلتها برب العالمين . فحقق في هذا المجال ما لم تستطع تحقيق بعضه أية ثورة إصلاحية في العالم .

وحسبنا أن نشير هنا إلى ما يسود العالم اليوم من تخوف غير مشروع ونزعة تشاؤمية مريرة قاتلة عن (القحط) في الغذاء الذي يظن أنه سيسود العالم قريباً نظراً لتزايد السكان غير المتناسب. والقرآن الكريم اجتت هذه النزعة من جذورها ولفت نظر الإنسان إلى كنوز الشروة التي من الله بها المرئية وغير المرئية مما يحصل معها الاستبشار، والغبطة والفرح، بتوازن الموارد والاستهلاك، وكفاية الغذاء للبشرية مدى ملايين الدهور.

قال تعماليٰ :

﴿ أَلَمْ تَـرُوا إِنَّ اللهِ سَخِّرُ لَكُمْ مَـا فِي السَّمَـاوَاتِ وَمَـا فِي الأَرْضُ وأُسبِغُ عليكم نِعَمه ظاهرة وباطنة ، ومِن الناس مَن يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير﴾ [سورة لقمان ؛ الآية : ٢٠] .

ولعل من النعم الباطنة ما يدأب العلماء اليوم على تحقيقه من استخدام الذرة لصنع أنواع الغذاء لمدة ملايين السنين وليس أمامهم من عقبة سوى طريقة التخلص من الفضلات المشعّة الناجمة عن تحطيم الذرة . . . .

والقرآن الكريم - في هذا المجال - في الوقت الذي يقرر جهل من يدعي أنه بلغ سنام العلم وأدرك غايته . . . ﴿ وما أُوتيتم من العلم إلا قليلاً ﴾ سورة الإسراء؛ الآية : ٥٥] . ويقرر سذاجة التفكير التشاؤمي ﴿ يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ﴾ [سورة الروم؛ الآية : ٧] . فإن القرآن يؤكد كفاية نِعَم الله لخلقه ﴿ وسخر لكم الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليل والنهار . وأتاكم من كل ما سألتموه وإن تعدّوا نعمة الله لا تحصوها إن الإنسان لظلوم كفار ﴾ [سورة إبراهيم ؛ الآية : ٤٣] ، فتسخير الشمس للإنسان مصدر هائل من الطاقات التي يمكن استخدامها في مختلف المجالات كما أن نعم الله من الكثرة والخفاء استخدامها في مختلف المجالات كما أن نعم الله من الكثرة والخفاء بدرجة لا يقدر على إحصائها أحد ﴿ أَفْمِن يخلق كمن لا يخلق أفلا بدرجة لا يقدر على إحصائها أحد ﴿ أَفْمِن يخلق كمن لا يخلق أفلا بندك ؛ الآيتان : ١٧ - ١٨] . وما الفقر إلا نتيجة سوء توزيع الثروة لا لعدم كفايتها .

فتطهير العقيدة ، وتنظيم التشريع ، وتزكية الطباع والأخلاق ، بأسلوب يطابق الفطرة ويتفق مع سنة الله في التطور ، ويطابق أحدث المكتشفات العلمية ، هذا الدور الجبار الذي مارسه القرآن الكريم ، نقل الأفراد والجماعات البشرية نقلة عملاقة ، تلاشت عندها مآسي الضلالات ، وتحطم جبروت السلاطيين والطواغيت ، وزال كابوس الجبابرة ، ممن فرضوا على الناس ألوهيتهم الكاذبة ، وأشرقت الأرض بنور التوحيد والعلم والمعرفة التي شعت من آيات القرآن الكريم متخطية بنور التوحيد والعلم والمعرفة التي شعت من آيات القرآن الكريم متخطية حدود الأجيال وأبعاد الزمن ، شاملة الإنسانية في كل أدوارها وأطوارها .

فهل يوجد معنى للهداية والرشاد، والأخذ بيد البشرية ـ كل البشرية ـ كل البشرية ـ إلى المستقبل الأفضل، والعيش الأرغد، أسمى مما أنجزه القرآن الكريم وحققه في مجالي النظريات والتطبيقات.

وهـــل أمكن لــلإنســـان (العلمـاني) أن يحقق في أي مجـــال من مجالات الحياة العــامة والفــردية أدنى مــا حققه الإنســانــ(القرآني) بــأول دفقة شعاع أشرقت من القرآن ؟ .

وهل شيدت على كوكبنا الأرضي حضارة تضاهي بـل تداني بعض ما شيده إنسان القرآن ، من حضارة على أسس من الإخاء الإنساني ، والمساواة التامـة ، والعدالـة الشاملة ، والخيـر العميم والاستقرار الاجتماعي وسائـر الحقوق التي تثـور من أجلها شعـوب العسالم اليوم . . . ؟ .

# المبحث الرابع أثر القرآن في تحرير العقول

تمهيد: بدأ القرآن أول ما بين العقول من قيود الجهل والأوهام والأساطير، وباشر الرسول عين أول ما باشر، تطهير العقول من أدران الإلحاد والشرك والضلالات. فحيثما وجد العقل النظيف، وجدت العقيدة السليمة، ومتى ما تحرر العقل، انطلق الفكر والسلوك من إسار الخرافات، إلى رحاب العلم والمعرفة.

والقرآن الكريم ، في أول آياته الكريمة التي أشرقت على الإنسانية ، مَحَقَ العبودية للمخلوقات ، وقصرها وحصرها بالخالق الواحد الأحد ، وبدّد دياجير الجهل ، وأنار طريق العلم :

﴿ إِقرأ باسم ربك الذي خلق خَلَقَ الإنسان من عَلَق . . . ﴾ [سورة العلق ؛ الآيتان : ١ - ٢] .

وهـذا التحوّل الجـذري الذي أحـدثه القـرآن ، وباشـره الـرسـول

الأمين سينيه أيقظ الإنسان ، وأفاض الحرية على العقل ، وأسبغ نعمة العلم عليه ، الأمر الذي استطاع معه القرآن أن يـرسي دعائم مجتمع إنساني ، يتجاوز الحدود والعصبيات والفوارق ، وشيجته أخـوة عقائـدية وسمته تحرر مطلق من المادة ، وعبودية خالصة لله تعالىٰ .

وفيما يلي نستعرض بإيجاز وضع العالم والجزيرة المعربية قبل الإسلام ونبحث طبيعة التحرير القرآنية وأسسها في المطالب التالية :

# المطلب الأوّل الوضع العالمي قبل الإسلام

لكي نقف على الدور الذي أدّاه القرآن الكريم ، في تحرير العقل الإنساني ، بما قدّم من عقيدة وفكر ومفاهيم ، لا بد أن نستعرض بصورة عجلى ، ما كان عليه العالم ـ قبل شروق الإسلام ـ من أوضاع اجتماعية وعقائدية دينية .

لقد كانت الوثنية ـ سافرة وباطنة \_ ضاربة أطنابها في ربوع العالم أجمع . فعبادة الحيوانيات والأحجار والكواكب والنيران ، قد ألقت بكلكلها على عقول الناس ، وظلَّ العالم أسير هذه الهمجية والتدهور قروناً طويلة .

فكانت عبادة الحيوان ، إحدى خصائص الديانة المصرية ، حيث راح الناس يعبدون العجل المقدس (١) . وعبادة البقر والعصافير والقردة مشهورة في أنحاء مختلفة من الهند ـ حتى يومنا الحاضر ـ بالإضافة إلى عبادة الشمس ، وباعتبارها روحاً أو إلهاً وتقديم الضحايا والقرابين إليها (٢) .

والتوتم(٣) معبود العشائر والقبائل في أصفاع مختلفة من العالم ،

<sup>(</sup>١) الخشاب: أحمد الاجتماع الديني ص ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) التوتم هو الرمز الحيواني أو النباتي أو الطبيعي الذي تتخذه العشائر البدائية لنفسها .

سواء كان دباً أو ذئباً أو ثعلباً أو طائراً مائياً (١) ، أو نحو ذلك .

وعبادة الأرواح الكامنة في الأرض ، باعتبارها علة للخصوبة والجدب ، الأمر الذي يستلزم استرضاؤها بتقديم ضحايا من الأدميين ، وإرواؤها بدمهم ، مما ساد في أمريكا والمكسيك وغينيا الجديدة وساحل الذهب وأغنوا وزولوا الافريقية (١) .

ولم تكن اليهودية والنصرانية بمنجى من هذه الانتكاسات ، بعد أن عبث فيهما يد التحريف والتأويل<sup>٣)</sup> واتخذ الناس رهبانهم وأحبارهم أرباباً من دون الله .

ولهذا لم يكن غريباً - في مثل الانحطاط - أن يلقى رجال الاختراعات أشد أنواع التعذيب والاضطهاد على يد رجال الكنيسة الأوروبية ، وأن تؤسس المحاكم الخاصة لمحاكمة رواد العلم والمعرفة ، وتعذيب العباقرة المحددين ، الأمر الذي أحدث رد فعل عنيف تجلى عن حملة كراهية وعداء لا لرجال الدين الكنسي في أوروبا فحسب بل للدين - كل دين تعماوي - بعد أن توهم العلماء والناهضون أن الدين بذاته يأمر بالجهل وينهى عن العلم والتفكير وتطوير الحياة لصالح الإنسان . . .

ويكفي لمعرفة الوضع الاجتماعي العالمي أن نعلم أن بعض شرائع جنوب شرقي آسيا تقرر أن الوباء والمسوت والجحيم والسم والأفاعي والنار خير من المرأة !!! وفي الشريعة الهندوسية «أن على النوجة أن تقتات بعد وفاة زوجها بالزهور والجذور والفواكه ليضمر

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٢٤٧ ـ ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٣) كحالة : العالم الإسلامي ، العرب قبل الإسلام ص ١١٥ .

جسمها . . . الله وفي روما يقرر مجمعها أن المرأة رجس لا نَفْسَ لها ، ويحرم عليها الكلام ـ فجعلوا قفلًا تشريعياً على فمها ـ وحرموا عليها أكل اللحوم و . . . وفي انكلترا أصدر الملك هنري الشامن أمراً بتحريم مطالعة الكتاب المقدس على المرأة !! ولم يكن للمرأة حق المواطنة الطبيعي في انكلترا حتى عام ١٨٥٠ .

## المطلب الشاني الوضع العربي قبل الإسلام

كان العرب قبل الإسلام ، يسرزحون تحت كابوس من السظلام العقائدي والسياسي والاجتماعي . فمن حيث العقيدة تجد طائفة أنكرت الحالق جل جلاله وهم الدهريون ، ومنهم من اعترف بالله وأنكر البعث والنشور ، ومنهم من جعل لله أنداداً ، كالأصنام والأوثان ، يعبدونها لتقربهم زلفي إلى الله .

فمن العرب من كان على الوانية . وهي نفس ديانة السكان القدماء في الأقطار الأخرى ، وأهم الهتهم القمر (سين) . وكانت عبادة هذا الإله شائعة في جميع أنحاء الجزيرة العربية تقريباً (٢) .

والحجارة المؤلهة ـ عند العرب ـ نوعان : النوع الأول هو الحجارة المحمولة أو المنقولة ، والنوع الثاني هو الحجارة الثابتة التي لا تـزحزح من محالها(٣) .

# يقول أبو عثمان النهدي(٤) :

كنا في الجاهلية نعبد حجراً ، ونحمله معنا . فإذا رأينا أحسن

<sup>(</sup>١) إحسان حقي : منو سمرتي ـ كتاب الهندوس المقدس ص ٣١٣ .

<sup>(</sup>٢) سوسة : الدكتور أحمد ، العرب واليهود في التاريخ ص ١١٥ .

<sup>(</sup>٣) علي إبراهيم حسن : التاريخ الإسلامي العام ص ١٢٧ .

<sup>(</sup>٤) نهد: قبيلة من قضاعة .

منه ، ألقيناه وعبدنا الثاني ، وإذا سقط عن البعير قلنا : سقط إلهكم فالتمسوا حجراً (١) .

## ويقول ابن هشـام :

كانوا يعبدون ما استحسنوا من الحجارة (٢) .

## ويقول ابن الكلبي :

كان لأهل كل دار من مكة صنم في دارهم يعبدونه ، فإذا أراد أحدهم السفر : كان آخر ما يصنع في منزله أن يتمسح به ، وإذا قدم من سفره كان أول ما يصنع إذا دخل منزله أن يتمسح به أيضاً . وكان الرجل إذا سافر فنزل منزلاً ، أخذ أربعة أحجار ، فنظر إلى أحسنها فاتخذه رباً ، وجعل ثلاثة أثافي لقدره ، وإذا ارتحل تركه ، فإذا نزل منزلاً آخر فعل مثل ذلك (٣) !! .

وقبيل الإسلام كانت قريش الطوف بالكعبة وتقول: واللات (١) والعالى ، وإن والعزى (٥) ومناة (١) الشالشة الأخرى ، فإنهن الغرانيق العلى ، وإن شفاعتهن لترتجى . كما كَانْتُولْ يَقُولُونْ ، بنائت الله وهن يشفعن إليه (٧)

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٣ /٣٢٥.

<sup>(</sup>۲) السيرة النبوية ج ١/٨٠.

<sup>(</sup>٣) كتاب الأصنام ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) اللات : صنم بالطائف ، وهي أحدث من مناة . وكانت صخرة مربعة ، وكان يهبودي يلت عندها السويق .

 <sup>(</sup>٥) العزى : أعظم الأصنام عند قريش ، وكانت بواد من نخلة الشامية يُقال له حراض إزاء
 الغمير .

<sup>(</sup>٦) مناة: أقدم الأصنام. على ساحل البحر، بين المدينة ومكة، وكانت لهذيل وخزاعة، وكانت لهذيل وخزاعة، وكانت قريش وجميع العرب تعظمه. وفي سنة ثمان للهجرة عام الفتح أرسل رسول الله عرفي الإمام علي بن أبي طالب علي فهدمه ووجد فيه سيفاً يُقال إنه ذو الفقار (انظر التفاصيل: ابن الكلبي: الأصنام ص ١٤ - ١٥).

<sup>(</sup>٧) الأصنام ص ١٩.

فأنزل الله تعالى على رسوله الكريم سَنَّتُ : ﴿أَفُرَأَيْتُم اللاتَ والعُزَّى وَمُناةَ الثَّالثَة الأُخرى أَلَكُم الذكرُ وله الأَنثَى تلك إذاً قسمة ضيزى إن هي إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان . . . ﴾ [سورة النجم ؛ الآبات : ١٩ - ٢٣] .

ويظهر أن العربي قد عبد الحيوان الحيَّ نفسه ، ولم ينحت الأصنام على صور حيوان لأنه كان جاهلًا بصناعة الرسم والنحت (١) .

وتأثر العرب بالزرادشتية <sup>(۲)</sup> والزنادقة والمانـوية <sup>(۳)</sup> . وكـان تأثـرهم بالمجاورات لأهل الملك ، والانتقال إلى البلدان ، والانتجاعات <sup>(٤)</sup> .

وكانت إلى جانب الوثنية في بـلاد العرب نحـل من ديانــات أخرى منها الصابئة وقد انتشرت في بلاد اليمن وحرّان وأعالي العراق(<sup>٥)</sup>.

والصابئة معروفون بعبادة الكواكب والنجوم. وقال المجاهد والحسن إنهم من اليهود والمجاهب الممتزج من المجوسية واليهودية مع الميزان (تفسير الصابئة بالمذهب الممتزج من المجوسية واليهودية مع أشياء من الحرّانية هو الأوفق) (٧) والديانة الصابئية تغيرت على مرور الزمن حتى تفرّعت منها فروع متوعة (١) وينسب الصابئة دينهم إلى سيدنا نوح وإلى إبراهيم الخليل (٩).

وكان في العرب يهود ونصاري . فأما من تهود منهم فاليمن بأسرها

<sup>(</sup>١) على : إبراهيم حسن التاريخ الإسلامي العام ص ١٦٢ .

<sup>(</sup>٢) حسن : حسن إبراهيم : تاريخ الإسلام السياسي ج ١ /٧٧ .

<sup>(</sup>٣) علي : إبراهيم حسن : التاريخ الإسلامي العام ص ١٦٢ .

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي : تاريخ اليعقوبي ج ٢٣٤/١ .

<sup>(</sup>٥) حسن : حسن إبراهيم : المصدر السابق ج ٧٢/١ .

<sup>(</sup>٦) الطبرسي: مجمع البيان ج ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٧) الطباطبائي: الميزان ج ٢٢٤/١.

<sup>(</sup>٨) الحسني: عبد الرزاق، الصابئون ص ١٣.

<sup>(</sup>٩) الجارم : محمد نعمان : أديان العرب في الجاهلية ج ١٥٨/١ .

كان (تبع) حمل حبرين من أحبار اليهود إلى اليمن ، فأبطل الأوثان وتهود من باليمن وتهود قوم من الأوس والخزرج ، بعد خروجهم من اليمن ، لمجاورتهم خيبر وقريضة والنضير . . .

وأما من تنصر من أحياء العرب ، فقوم من بني أسد بن عبد العزى . . ومن بني تميم (١) .

وكان في العرب من يؤمن بالله واليوم الآخر ، وينتظر رسولاً من الله تعالى بناء على ما ورد في التوراة والإنجيل . وتحدثنا الرواية أنه قبيل دعوة محمد المرابية كان هناك قليلون يؤمنون بالتوحيد . . . فالعرب والدين الإسلامي على الأبواب ـ كانوا يدينون بمعتقدات جاهلية أو باليهودية أو النصرانية أو التوحيد (٢) . وكان أولاد معد على بقية من دين إسماعيل على البيعة ومضر على بقية من دين أسماعيل على المنابعة ومضر على بقية من دينه (٢) .

وأما الوضع السياسي للجزيرة العربية ، فكان النفوذ الروماني من الشمال ، والفارسي من المشرق ، والحبشي من الجنوب ، يهدد الوجود العربي ، ويخضع العشائر والقبائل تحت كابوس عسفه ، ويلبسهم شيعاً متناحرين . ولم تكن للعرب دولة والحدة تجمع شتاتهم وتعز كلمتهم وتوحد شملهم ، بل كانوا موزعين تحت سيطرة هؤلاء وأولئك ، منقسمين على أنفسهم ديدنهم الفتك والقتال .

(فأيام العرب مملوءة بحروب وثارات ، نشأت في الأصل عن نزاع على الماشية أو المرعى أو عيون الماء)(١) . وبلغت روح الإنتقام درجة مروعة حتى إن النساء لم يرضهن سوى صبغ ملابسهن بدم القتيل وأكل

<sup>(</sup>١) اليعقوبي : المصدر السابق ج ٢ / ٢٢٥ - ٢٢٧ .

 <sup>(</sup>٢) موسكاتي : الحضارات السامية القديمة ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن الكلبي : كتاب الأصنام ص ١٣ .

<sup>(</sup>٤) موسكاتي : المصدر السابق ص ٢٠٤ ـ ٢٠٥ .

قلبه وكبده (۱) . . . وقد شهدت الفترة الأولى من معارك المسلمين مع الجاهليين صورة من هذه الحماقة والوحشية في أم معاوية بن أبي سفيان (هند بنت عتبة) حيث أخرجت كبد حمزة عم النبي مسلم ولاكته بأنيابها حقداً على النبي مسلم ودينه وثأراً للأصنام والأوثان المحطمة (۱)!!

وأما من الناحية الاجتماعية ، فكان الفقر غالباً ، والفاقة شاملة ، والأرملة ميراثاً ضمن تركة الزوج : فإما أن تفتدي ، وإما أن يتزوجها الوارث ، وإما أن يعضلها ويتعنت في تزويجها طلباً للمال ، وإما أن تموت فيرثها . قال تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا لا يَحَلُّ لَكُم أَن تَرِثُوا النَّسَاء كُرُها ، ولا تعضلوهُن لتذهَبُوا ببعض ما آتيتموهن . . . ﴾ [سورة النساء ؟ الآية : ١٩] .

وعادة وأد البنات وهن على قيد الحياة عادة سارية ندد بها القرآن الكريم وحرمها بشدة ﴿وَإِذَا بُشِر أَحِدُهُم بِالْأَنْثَى ظُلُ وَجَهُهُ مَسُوداً وهُو كَظْيِم يَتُوارَى مِن القوم مِن سُوءً مَا بُشُر بِهِ أَيْمَسَكُهُ عَلَى هُونَ أَم يَدَسُّهُ فَي التَّرابِ أَلَا سَاءً مَا يَحْكُمُونَ ﴾ [سورة النحل ؛ الآية : ٥٩] . ﴿وَإِذَا المَووَدة سُئلت بأي ذنب قُتِلْتَ ﴾ [سورة النكوير؛ الآيتان : ٨-٩] .

وكمانت الخمرة شمائعة والـرقيق تجارة مـألـوفـة ، والسلب والنهب شائعة ومكرمة من لا يتخلق بها سحقته أقدام الأخرين .

وهكذا يتبين أن الانحطاط العقائدي والسياسي والاجتماعي والاقتصادي قد أرخى سدوله على الجزيرة العربية وليس فيها أثارة علم أو حضارة أو مدنية حتى شع نور الإسلام . . .

<sup>(</sup>١) عمر كحالة : العالم الإسلامي ص ١١٥ .

 <sup>(</sup>٢) راجع تفصيل ذلك : الـواحـدي : أسباب النـزول ص ١٩٢ . وراجع سـائـر كتب
 التاريخ : معركة أحد .

## المطلب الثالث طبيعة التحرير القرآنية

### أدور القرآن:

إن الطبيعة القرآنية لتحرير العقول ، لا تكتفي بتغيرات ظاهرية في مناهج التفكير وأساليب العمل . وإنما تمتد إلى أعماق العقل والنفس ، وتحدث انقلاباً جذرياً في الأسس والقواعد ، التي تصدر عنها عقائد الناس وأفكارهم ومشاعرهم وعواطفهم ، فتغيير (جوّاني) الإنسان يكفل تغيير (برّانيّه) كما يكفل ديمومة واستمرار آثار التغيير . قال سبحانه : في إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم . . . والرعد ؛ الآية : ١١] .

ولقد وجدنا فيما سبق عقائد العالم والعرب قبل الإسلام، حيث كان العجل والثعلب والربح والشمس والنجوم والحجر والنار وغير ذلك أقدس مكانة وأعز منزلة من الإنسان، وكان الإنسان العبد الذليل الضارع لهذه الأرباب.

وأطل الإسلام ، ودوّى صوت القرآن ، فجعل الإنسان أعـز ما في ملكـوت الله ، وكل مـا في الكون من كـاثنات في السمـاء أو في الأرض مسخرة لخدمته :

﴿ وَلَقَدَ كُرَمُنَا بِنِي آدم . . . ﴾ [سورة الإسراء ؛ الآية : ٧٠] .

وألم تروا أن الله سخر لكم ما في السماوات وما في الأرض . . . ﴾ [سورة لقمان ؛ الآية : ٢٠] فأعاد القرآن للإنسان الثقة بنفسه ، وعندئذ اهتز العقل الإنساني هزة تساقطت عندها جميع أوهام وخرافات السنين السحيقة وتهاوت كل الآلهة التي يخلقها الناس ويعكفون عليها ويخرون لها ساجدين ، واستيقظت النفوس ، واشرأبت الأعناق تستشرف فجر الدين الجديد وتصيخ لنداء القرآن :

﴿وَإِلٰهِكُمْ إِلَٰهُ وَاحَدُ لَا إِلَٰهُ إِلَّا هُوَ الرَّحَمَٰنُ الرَّحْيَمِ﴾ [سـورة البقرة ؛ الآية : ١٦٣] . فما كان من الوثنيين إلَّا أن قالوا :

﴿ أَجْعُلُ الآلِهَةُ إِلَهُمَا وَاحْداً إِنْ هَذَا لَشِيءَ عَجَابٍ ﴾ [سورة ص ؟ الآية : ٥] واستجابت النفوس الطاهرة . . . ودخل الناس في دين الله أفواجاً وسارت جموع المسلمين يرددون في مسمع الدنيا : (لا إله إلا الله محمد رسول الله) .

وهكذا عاد الإنسان إنساناً بعد أن كان أذل من البهائم والأحجار ، وهكذا عاد المعبود هو الخالق البارىء المصوَّر بعد أن كان العجل والثعلب والتمر والحجر .

بل هكذا تغير وجه العالم ، وتبدلت مسيرة الإنسانية واهتدى الناس إلى الصراط المستقيم حيث تدارك الله بلطفه هذا الخلق ، فأنزل القرآن ، وراح رسوله الكريم ولله يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويهذّب طباعهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ، فأنقذ العالم من دمار ماحق ، وبدد عن وجه الدنيا اكفهرار ليل دامس ، وأرسى في متون الأرض من قواعد التحرير والهداية والرشاد ، ومعالم المعرفة والإصلاح ما لا تقوى عليه حملات الجاهلين ، ولا دعاوى المغمورين ، ولا مزاعم الحاقدين إلى يوم الدين .

ولم يقف دور القرآن في تحرير عقول الناس عند مستوى تقرير حاجات الناس العقيدية والتشريعية والخلقية ، بل وقام بدور التوفيق بين نوازع الروح وغرائز الجسد ، والتنسيق بين مصالح الفرد ومصالح الجماعة ، وأثبتت رسالته خلال التطبيق والتجربة الاجتماعية التي عاشتها تطابقاً فذاً مع فطرة الإنسان في كل ما جاءت به ، وجدارة فريدة في السيادة والهيمنة على الإنسان من داخله ، وتنظيماً عجيباً للفرد في السيادة والمجتمع : ﴿ الركتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات والأسرة والمجتمع : ﴿ الركتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد ﴾ [سورة إبراهيم الآية : ١] .

## ب \_ أقوال علماء العالم(١):

لقد صرّح علماء العالم بسمو مبادىء الإسلام وشمول قواعده ودوام صلاحه وأهمية القرآن الكريم ودوره في تقدم الإنسانية :

قال دفرجه في كتابه (العالم ، جزيرة العرب) :

(في القرآن أصول دينية وأخلاقية وفلسفية ، وقوانين سياسية وحربية ، وقانون مدني ينظم سير علاقات الناس بينهم ، في كل وجه من وجوه الحياة العظيمة) .

وقال وليم ميور (اعتقاد الإسلام) :

(إن القرآن ممتلىء بأدلة من الكائنات المحسوسة ، والدلائل العقلية على وجود الله وأنه الملك القدُّوس . . ويمثل حقيقة البعث ، بأمثال كونية صادقة وتشبيهات مدهشة) .

وقال إدوار جيبون :

(إن دين محمد خال من الشكوك والظنون . والقرآن أكبر دليل على وحدانية الله بعد أن نهى النبي عن عبادة الأصنام والكواكب ، وهذا الدين أكبر من أن تدرك أسراره العويصة عقولنا الحالية) .

وقال تولستوي في كتابه (حكم النبي محمد) :

(ومما لا ريب فيه ، أن النبي محمداً سطي من عظام الرجال: المصلحين ، الذين خدموا الهيئة الاجتماعية ، خدمة جليلة ، ويكفيه فخراً أنه هدى أمة برمتها إلى نور الحق ، وجعلها تجنح للسكينة والسّلام ، وتفضل عيشة الزهد ، ومنعها من سفك الدماء وتقديم الضحايا البشرية ، وفتح لها طريق الرقي والمدنية . . . ) .

 <sup>(</sup>١) انظر كحالة : عمر رضا ، العالم الإسلامي ج ١٩٨/١ وما بعدها ، مهندس زكريا
 هاشم زكريا ، فضل الحضارة الإسلامية والعربية على العالم ، ص ٢٢٥ وما بعدها .

وقال مسمر (دين الإسلام والعلم لرينان والرد عليه لمسمر) :

(إن إعلان الوحدانية ، في وقت ملّت فيه الأمم خرافات علم اللهوت ، كان من أفضل الأشياء ، حتى إنه بمجرد ما نطق بها كلمة التوحيد ـ (محمد) المرقبية اخترقت جميع معابد الأصنام وأنارت بذلك ثلث الدنيا) .

وتحدث الكاتب الإنكليزي برناردشو عن الإسلام فقال :

إن أوروبا بدأت تحس بحكمة (محمد) عرضه وبدأت تعشق دينه . . . وسيكون دين (محمد) عرضه هو النظام الذي يؤسس عليه دعائم السلام والسعادة . . . فقد نادى الإسلام بالحرية والإخاء والمساواة ، ورسم وسائل تحقيقها ، وأقسام موازين الحق والعدل والإنصاف . . ) .

#### وتحدث ماسنيون :

(يمتاز الإسلام بأنه: يمثل فكرة مساواة صحيحة . . . ولـ لإسلام ماض بديع من تعاون الشعوب وتفاهمها ، وليس من مجتمع آخر له ما للإسلام ، ماض كله التوفيق في جمع كلمة مشل هذه الشعوب الكثيرة المتباينة ، على بساط المساواة في الحقوق) .

#### وقال جان مليا :

(الإسلام دين سماوي ، وهو دين حب وعاطفة وشرف ، وهو أكثر الأديان تساهلًا) .

### وقال أدموند يورك :

(القانون المحمدي قانـون ضابط للجميـع ، من الملك إلى أهل رعاياه ، وهو قانون نسج بـأحكم نظام حقـوقي ، وأفضل قضـاء علمي ، وأعظم تشريع عادل لم يسبق قط للعالم إيجاد مثله) . وتحدث المؤرخ الإنكليزي أرنـولد تـوينبي عن عـالميـة الإسـلام فقال :

(لم تكن رسالة الإسلام مقصورة على بلاد العرب ، بل إن للعالم أجمع نصيباً فيه ، ولما لم يكن هنـاك غير إلـه واحد ، كـذلك لا يكـون هناك غير دين واحد ، يدعى إليه الناس كافة .

وقال المفكر الكبير جوستاف لوبون :

(القرآن قانون ديني وسياسي واجتماعي ، وأحكامه نافذة منذ قرون كثيرة، والمسلمون أُخوة لأنهم يعبدون إلٰهاً واحداً وشريعتهم واحدة) .

وتحدث جوته الإلماني عن القرآن فقال :

(إن هـذا الكتاب سيحافظ على تأثيره إلى الأبـد، لأن تعـاليمـه عملية مطابقة للحياة الفكرية ، لقوم معتزين بتقاليدهم) .

ولو قدر للبشرية أن لا تمنى بأقضاء القرآن من محل الصدارة في توجيه المجتمعات ، لما عدنا نشم رائحة البارود تتصاعد من كل مكان في العالم ، وغبار الدرة يملأ المحيطات والأجواء والقفار ، ويهدد بالدمار الماحق ، ولما أبصرنا مصارع الشعوب في كل حدب وصوب ، ولما سمعنا طبول الحرب ـ حرب الصواريخ ذات الرؤوس المتعددة الاتجاهات ـ تقرع أسماع الدنيا وتنذر بفناء الأقوياء والضعفاء على حد سواء .

ولو سنحت للبشرية فرصة الاهتداء بالقرآن ، والاعتصام بحبله ، ونبذ المناهج الجاهلية لشهدنا أحلام شعوب العالم وأهداف ثوار أمم الأرض ، ومقاصد المنظمات والمؤسسات الدولية دون ما يجسد القرآن ويحققه ، في كل مشهد من مشاهد الحياة ، الفردية والجماعية ، حين تستظل بظله وتهتدي بهداه ، وتتبع منهجه وتطبق قواعده وأحكامه . . .

## المطلب الرابـع أسس القرآن في التحرير

اعتمد القرآن الكريم لتحرير العقول أسساً منها التأكيد والتعويل على : العقل الإنساني ، وبشرية الرسول محمد سرية ، والأسلوب البرهاني في الإقناع .

### أ ـ العقل:

أكد القرآن الكريم على المدركات العقلية ، ومنح العقل الدور الفيصل في التمييز ، وعاب الذين يغلقون عقولهم ، ويحاكون غيرهم محاكاة تقليدية ، ومدح الذين يستعملون عقولهم في إطار العقائد والسلوك وسائر التصرفات .

ولولا أن يكون القرآن الكريم أصيلًا في ممارسة عملية التحرير ، لما أعطى للعقل هذا الدور الخطير في القبول والرفض ، ولما أنحى بالتقريع والتوبيخ على الذين حجيوا عن أنفسهم نعمة العقل وراحوا يقلدون الماضي أو يخوضون مع الخائضين . .

ففي القرآن الكريم عشرات الآيات تحثُّ الناس على التبصر والتفكير والتدبر باستعمال العقل كقوله تعالىٰ: ﴿وأنتم تتلون الكتاب أفلا تعقلون ﴾ . و ﴿ . . . وما أنزلت التوراة والإنجيل إلاَّ من بعده أفلا تعقلون ﴾ و ﴿ . . . لبثت فيكم عمراً من قبله أفلا تعقلون ﴾ و ﴿ . . . وما عند الله خير وأبقى أفلا تعقلون ﴾ وسائر الآيات الكريمة .

وفي القرآن الكريم عشرات الآيات التي تمتدح ذوي العقول والمفكرين وتنعتهم بالنعوت الكريمة ، لاستعمالهم العقول . كقوله تعالىٰ : ﴿ . . . إنما يتذكر أولوا الألباب و ﴿ ذكرى لأولى الألباب و ﴿ أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولوا الألباب و ﴿ . . . إن في ذلك لآيات لأولى النهى و هكذا .

وتطالعنا آية كريمة لا تجعل العقل سبيل سعادة وخير في الدنيا فحسب بل وتجعله يقرر مصير الإنسان في الأخرة . فإذا ما عطله الإنسان في الدنيا وأهمله وراح يتبع الأهواء والرغبات والشهوات فإن مصيره الخسران المبين والعذاب العظيم قال تعالى في كلام أهل النار : ﴿وقالوا كنا نسمع أو نعقل ما كنا من أصحاب السعير ﴾ [سورة الملك ؛ الآية : ١٠] .

### ب ـ بشرية محمد (ص):

لقد استطاع القرآن الكريم أن يزعزع جذور العقائد الفاسدة ، ويجتث منابت العادات الهمجية المنحطة ، وأن يرسي قواعد رسالة كاملة شاملة ، حوت من العقائد والتشريع والأخلاق ما يغني العالم بأسره من كل تشريع . بل وينفي الشرور والمفاسد عن وجه المعمورة ، فتعيش الإنسانية إنسانيتها بحق ، كاملة غير منقوصة .

وكان رسول الله سين وهو يبلغ آيات القرآن الكريم يؤكد للملأ من حوله أنه (بشر) مثلهم وأنه لا حول له ولا قوة إلا ما شاء الله وأنه لا يعلم الغيب إلا بما يأذن به الله تعالى ، في عشرات الآيات ، كقوله تعالى : ﴿قُلُ إِنّما أَنَا بَشْرِ مثلكم يوحى إلي . . . ﴾ [سورة الكهف ؛ الآية : ١١٠] . و ﴿قُلُ لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضراً إلا ما شاء الله ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسني السوء . . . ﴾ [سورة الأعراف ؛ الآية : ١٨٨] . و ﴿قُلُ لا أقول لكم عندي خزائن الله ، ولا أعلم الغيب ولا أقول لكم إني مُلك إن أتبع إلا ما يوحى إلى . . . ﴾ [سورة الأنعام ؛ الآية : ٥٠] .

وكان رسول الله سطنية يجلي عقول الناس ويصقل نفوسهم ويوجه أنظارهم إلى ملكوت السماوات والأرض ويوقفهم على ما في الكون من أسرار الخليقة ، وعجيب الصنع ، وعظمة النظام ، ويمذهم بينبوع تشريع ، ستظل كل الحضارات التالية مدينة إليه ، وهو في هذا الشموخ

العلمي والفكري ، يعكس أجلى صور الـزهد والتـواضع ، على صعيـد سيرته وتعامله مع أهل العالم ، ومَن حوله . .

فكانت هذه السجايا الحميدة ، والتأكيد على كونه بشراً ، ونفي صفة الملائكة عنه مع عظمة ما جاء الناس به من رب العالمين ، من العوامل الرئيسية في التأثير المباشر والسريع على عقول الناس ، وتحريرهم من ربقة المادة والشهوات وتنشيط النوازع الإنسانية لديهم ، والرقي بهم في مدارج الكمال .

# جــ الأسلـوب البرهاني :

ومن عجيب أمر القرآن الكريم أنه لا يدلي بأمر إلا ومعه حجته . فقد اتخذ الأسلوب البرهاني الإقناعي ، والعرض المشفوع بالدليل القاطع وسيلة في ما أداه من دور تغييري في مجالات الحياة . وأعجب من هذا أنه \_ وهو يحدث الانقلاب الجذري في الفكر والسلوك \_ يشجب الإيمان الأعمى ، ويأمر أن لا يقبل إنسان أمراً ما إلا بالدليل والبرهان الذي يوجد علماً وينفي كل شك أو ريبة لدى الإنسان . كقوله تعالى : فولا تقف ما ليس لك به علم . . > و فوقالوا لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصارى تلك أمانيهم قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين > اسورة البقرة ؛ الآية : ١١١] .

ويجعل القرآن الكريم من ميزات عظمة وقوة التوحيد قيامه على الدليل ، ومن سمات ضعف ووهن الشرك ابتناؤه على دعاوى فارغة وتصورات كاذبة : ﴿ومن يدع مع الله إلها آخر لا برهان له به ، فإنما حسابه عند ربه إنه لا يفلح الكافرون ﴿ [سورة المؤمنون ؛ الآية : ١١٧] . وقوله : ﴿أَمّن يبلؤ الخلق ثم يعيده ، ومن يسرزقكم من السماء والأرض . ألله مع الله قبل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ﴾ [سورة النمل ؛ الآية : ٦٤] .

فاستعمال العقل لا الخرافات والأوهام والأساطير ، والتـأكيد على

بشرية الرسول عند دون الزعم بكونه ملكاً ، أو إحاطته بخزائن الله أو علمه بالغيب أو نحو ذلك ، واتخاذ الاستدلال والبرهنة دون التقليد الببغاوي ، والمحاكمات العجماوية ، تعد من عجائب القرآن ، إذ إن هدفه في تحرير عقول الناس وأصالته في دوره كان يحول دون أن يسلك سبيل سائر (الأطروحات) التي تجعل المغالطات والمواعيد الكاذبة والسبل الملتوية أساليب لها من أجل تحقيق غاياتها ومطامعها .

وبذلك يكون القرآن قد أحدث تغييراً جذرياً لا في أصول حياة الناس وركائز تفكيرهم فحسب ، بل وفي طرق التحولات الاجتماعية وأساليب النهضات الحضارية في العالم . حيث كان المعتاد أن من يحاول أمراً تشبث بكل الوسائل المؤدية إليه مهما كانت درجة مشروعيتها ولكن الإسلام يرتفع عن هذا المستوى ويؤكد أن الوسيلة جزء لا يتجزأ من المر بمعروف فليكن أمره بمعروف) وقول الإمام علي عشر لأهل العراق : (وإني لأعلم بما يحملكم على طاعتي . . .) ويقول مسلم بن عقيل لهاني بن عروة حين طلب منه الفتك بعبيد الله بن زياد (نحن أهل بيت نكره الغدر . . .) الغ .

وحيث (لا يعبد الله من حيث يعسى) قان القرآن الكريم لم يعتمد في دوره السرسالي لتحرير عقول الناس إلا على الأسس الوضاءة والأساليب المشرفة ، لبناء عالم الإنسان الإنسان ، على أنقاض عالم الإنسان المنهار ، أو المرتد إلى عصور الجاهلية السحيقة .

وبفضل الأساليب والأسس المشروعة استطاع القرآن تحرير عقول الناس وفك عقالها ، وأستطاع أن ينتصر - في برهة من الزمن - على الوثنية والشرك بشتى صورها ، وعلى الديانات بمختلف مذاهبها ، وأن يحيل الركود الفكري ، والجمود العقلي ، إلى حركة تأملية كبرى ، تمخضت عن تولي زمام العالم في شتى الميادين ، وأصبحت أمة القرآن طليعة أمم الأرض قاطبة وأعزها مكانة وأقواها شكيمة وأوسعها علماً وأعلاها هداية ورشاداً .

# المبحث الخامس دعوة القرآن إلى التفكير

# أولاً ـ التفكير في الخلق:

نهض القرآن بالدعوة إلى استعمال المشاهدة ، وتحكيم العقل معاً ، لتكوين العقيدة ، فدَعَمَ المدركات العقلية بالشواهد الحسية ، ودعا إلى استكشاف أسرار الخليقة ، ومعرفة سنن الإجتماع الإنساني في التطور ، وتدبر أحداث الكون ، وهو في كل ذلك يربط بين المشاهدة والمعطيات العقلية ، أو بين الإنسان وبصيرته .

فالمشاهدة أصل علمي وقرآني في آن واحد . ففي القرآن الكريم كثير من الآيات تأمر باستعمال الحواس لاستكناه الطبيعة والوقوف على قوانين الكون واستخدام الطاقات الهائلة فيه لصالح الإنسانية . والشواهد كثيرة منها : ﴿ . . . ويتفكرون في خلق السماوات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار واسورة آل عمران ؛ الآية : ١٩١] . ﴿أفلا ينظرون إلى الإبكل كيف خلقت . وإلى السماء كيف رفعت . وإلى الجبال كيف نصبت . وإلى الأرض كيف سطحت فذكر أنما أنت مذكر و إسورة الغاشية ؛ الآيات : ١٧ - ٢١] . ﴿قل سيروا في الأرض فانظروا كيف بدأ الخلق . . . ﴾ [سورة العنكبوت ؛ الآية : ٢٠] الأرض فانظروا كيف بدأ الخلق . . . ﴾ [سورة العنكبوت ؛ الآية : ٢٠] ولخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ [سورة غافر ؛ الآية : ٢٠] .

# ثانياً \_ التفكير في مبدأ الإنسان ومعاده :

ومن الشواهد القرآنية التي تجعل الإنسان يحس المعقول ويشهده قوله تعالى: ﴿وَاللهُ اللَّهِ أُرسُلُ الرَّيَاحِ فَتَثْيَرُ سَحَاباً فَسَقَنَاهُ إِلَى بِلَّهُ مِيتَ فَالَّمِينَا بِهُ الأَرْضُ بِعَدَّ مُوتِها كَذَلْكُ النَّسُورِ ﴾ [سورة فاطر ؛ الآية : ٩] . فأحيينا به الأرض بعد موتها كذلك النشور ﴾ [سورة فاطر ؛ الآية : ٩] . فالقرآن يشير إلى ظاهرة طبيعية محسوسة يشاهدها الإنسان ، وبالقياس

عليها يصور القرآن لنا أمراً معقولًا هو البعث يوم القيامة .

ونظيرها قوله تعالىٰ: ﴿يا أَيها النَّـاسِ إِنْ كُنتُم في ريب من البعثُ فإنا خلقناكم من تراب . . . ﴾ [سورة الحج ؛ الآية : ٥] .

ويجري القرآن الكريم محاكمات عقلية لإثبات ما هو بصدد إثباته وعندها لا يملك العقل السليم إلا الإيمان والتصديق قال تعالى : ﴿ وقالوا أإذا كنا عظاماً ورفاتاً أإنا لمبعوثون خلقاً جديداً . قل كونوا حجارة أو حديداً . أو خلقاً مما يكبر في صدوركم فسيقولون من يعيدنا قل الذي فطركم أول مرة .. ﴾ [سورة الإسراء ؟ الآيات : ٤٩ ـ ٥١] .

والقرآن يعرض بشكل مذهل: خلق الإنسان الأوّل، ثم يبحث تطورات نموه ـ بيولوجياً ـ في بطن أمه بصورة غاية في الدقة، ثم يستمر عرضه لمسيرة الإنسان في حياته وتكامله وشيخوخته وهرمه وموته وبعثه: قال سبحانه: ﴿وولقد خلقنا الإنسان مِن سلالة من طين. ثم جعلناه نطفة في قرار مكين. ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عظاماً فكسونا العظام لحماً ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين. ثم أنكم بعد فلك لميتون . ثم إنكم يعوم القيامة تبعثون ﴾ [سورة المؤمنون ؛ الآيات: ١٢ - ١٦].

ولو أردنا أن نفصّل ما تضمنته هذه العبارات الكريمة من معان وما دلت عليه كلمة (سلالة) والنظريات الحديثة فيها ، وأدوار الجنين التي وقف عليها العلم اليوم لطال البحث وضاق المجال .

# ثالثاً ـ التفكير في العلوم الكونية والإنسانية :

دعا القرآن بالحاح إلى التأمل في كل العلوم ، ومراقبة أحداث الكون ، واستنطاق الظواهر الطبيعية ، للوقوف على عظمة الخالق ، وتسخير القوى المودعة في هذه الموجودات ، لخير وسعادة الإنسان هدو الذي أنزل من السماء ماء لكم منه شراب ومنه شجر فيه

تسيمون. ينبت لكم به الزرع والزيتون. والنخيل والأعناب ومن كل الثمرات إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون. وسخّر لكم الليل والنهار والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره إن في ذلك لآيات لقوم يعقلون. وما ذرأ لكم في الأرض مختلفاً ألوانه إن في ذلك لآية لقوم يذكرون. وهو الذي سخر البحر لتأكلوا منه لحماً طرياً، وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون (سورة النحل ؛ الآيات: ١٠-١٤].

ودعا إلى التفكير في علم الأجنة وما يتصل به من علوم أخرى ، قال تعالىٰ : ﴿فلينظر الإنسان ممّ خُلق . خُلِق من ماء دافق . يخرج من بين الصلب والترائب﴾ [سورة الطارق ؛ الآيات : ٥-٧] .

ودعا إلى تأمل حالات النفس الإنسانية وما يؤثر فيها ، وما يـطرأ عليها من تغيرات ونحو ذلك مما يتعلق بعلم النفس :

﴿ وَفِي الأَرْضِ آيسات للموقِّينَ . وَفِي أَنْفُسَكُم أَفْسَلَا تَبْصَرُونَ ﴾ [سورة الذاريات ؛ الآيتان : ٢٠ ـ ٢٦] .

# رابعاً \_ التفكير في أحداث التاريخ التعاريخ

يعرض القرآن صور الحياة ، وأحداثها التي مرّت على الأمم السابقة ويستخلص منها العبر والحكم ، ويحذر الناس أن يقعوا فيما وقعت فيه تلك الأمم ، من طغيان مالي ، أو استبداد سياسي ، وتكذيب وجحود ، أو عصيان وفسوق ، فحاق بهم العذاب ، ولا محيص . قال سبحانه :

﴿وفرعون ذي الأوتاد . الذين طغوا في البلاد . فأكثروا فيها الفساد . فصب عليهم ربك سوط عذاب﴾ [سورة الفجر ؛ الآبات : ١٣-١٠] .

﴿إِنْ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَـُومُ مُوسَى فَبِغَى عَلَيْهُمْ ، وآتيناهُ مِنْ الْكُنُورْ

ما إن مفاتحه لتنوء بالعصبة أولي القوّة . . . ﴾ . ﴿فخسفنا به وبداره الأرض فما كان له من فئة ينصرونه من دون الله وما كان من المنتصرين﴾ [سورة القصص ؛ الآيات : ٧٦ ـ ٨١] .

﴿قُـل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المجرمين﴾ [سورة النحل؛ الآية: ٦٩].

وانظروا كيف كان عاقبة المفسدين [سورة الأعراف ؟
 الآية : ٨٦] .

﴿ قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ﴾ [سورة آل عمران ؛ الآية : ١٣٧] .

وفي دعوة القرآن إلى الاعتبار بالأمم السابقة ، والأحداث الماضية حكمة بالغة لأن الأمم اليوم حين تمتلك حصيلة ثروة من تجارب الأمم السابقة ، فإنها تكون أقدر على شق طريقها نحو الرقي والازدهار . وأمتنا الإسلامية بالإضافة إلى منهجها الإلهي ، وقر لها القرآن تجارب الماضين .

## مراقعة المسادس المبحث السادس ملامح الامة الإسلامية

كانت الأمة قبل أن تحمل راية التوحيد ، وسناء القرآن ، لا تعبد آلهة متعددة فحسب بل إذا جاعت أكلت معبوداتها . . .

هذه الأمة ، استطاع القرآن الكريم أن يجعلها رائدة أمم الأرض قاطبة ، تحمل لواء التحرير والتوحيد للعالم منادية : ﴿وَإِلْهُكُم إِلّٰهُ وَاحَدُ لا إِلّٰهُ إِلّا هُو السرّحمٰن الرّحيم ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١٦٣] . وفيما يلي نبحث في عقيدة هذه الأمة ومعاملاتها وأخلاقها في المستوى النظري والتطبيقي . ونوازن بين ما كانت عليه وما آلت إليه بفضل القرآن العظيم :

### أ\_عقيدتها:

### ١ - في المستوى النظري:

كانت العرب تؤمن بعقائد شتى ، والوثنية أكثـرها شيـوعاً . والآيـة الآتية بما تعكس من صورة ، وتجسد من فكرة ، تبيّن ما كان عليه الناس قبل شروق فجر التوحيد :

﴿وعجبوا أن جاءهم منذر منهم وقال الكافرون هذا ساحر كذّاب . أجعل الآلهة إلٰها واحداً إنّ هذا لشيءٌ عجاب [سورة ص ؛ الآيتان : ٤ - ٥] . فلم يكن لدى العربي أدنى قدرة على تحمل عقيدة إله واحد لكثرة ما شاع بينهم من الآلهة . حيث كانوا يتخذون في الأسفار من كل أحجار الأرض أرباباً يعبدونها .

هـذه العقائـد جاء عليهـا القرآن فـاجتثها من الجـذور وحطّم كـل الأصنام والأوثان ونادى :

﴿قل هو الله أحد . الله الصيمة . لم يلد ولم يبولد . ولم يكن لـه كفواً أحد ﴾ [سورة الإخلاص من الأياني ﴿ عَمْ ﴾ .

بل جعل هذه الأمة ، التي لا تعبـد إلاّ المحسوس من الجمـادات والحيوانات والأجرام تؤمن بكل مـا أوحى الله به من رسـالات سابقـة وما اختار واصطفى من رسل وأنبياء ، وتؤمن بالملائكة والمعاد :

﴿ آمنَ الـرسول بمـا أنزل إليـه من ربه والمؤمنون كـل آمن بـالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرًق بين أحدٍ من رسله وقالـوا سمعنا وأطعنـا غفرانك ربنا وإليك المصير﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ٢٨٥] .

### ٢ ـ وفي مستوى التطبيق :

تمكّنت عقيدة التوحيد من قلوب الأمة واستحالت وثنيتها إلى ثـورة عارمة على كـل ألوان الشـرك ، وصمود ومجـالدة إزاء المشـركين : يمرُّ

رسول الله سينين على (عمّار) وأبيه (ياسر) وأُمه (سمية) وهم تحت سياط قريش وفوق صخور مكة اللاهبة يقاسون أفظع تعذيب وهم يحملقون في وجوه المشركين ويهزأون ببطشهم وينادون :

«الله واحد . . . أحدُ . . . أحدُ . . . » .

وتـزداد السياط ضراوة تنهش ظهورهم ، وتتقد الصخور حرارة تشوي بطونهم ، ويزدادون ثباتاً على العقيدة وشوقاً إلى الجنّة . . . ويمرُّ رسول الله سند ولا يملك إلاَّ أن يقول لهم :

«صبراً آل ياسر فإن موعدكم الجنة» .

وتستشهد (سمية) أم عمّار تحت التعذيب فتكون أول شهيدة في سبيل الإسلام .

### ب ـ معاملاتها:

١ ـ في المستوى النظري :

كانت العرب \_ كسائر الأمم \_ تتعاطى الربا أضعافاً مضاعفة وتأتي الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، وتسفك الدماء المعصومة بغير حلها ، وتنهب الأموال ، وتسترق الناس ، وتستبيح الخمرة والرشوة ، و . . . الخ

ودوًى صوت القرآن ، ورددت النفوس الطاهـرة صداه واستجـابت لندائه ، وإذا بتلك المفاسد تذهب جفاءً :

﴿ إِنَّا أَيُهَا الذَينَ آمنُوا لَا تَأْكُلُوا الربا أَضَعَافاً مَضَاعَفَة . . . ﴾ [سورة آل عمران ؛ الآية : ١٣٠] . ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمُوالُكُم بِينَكُم بِالبَاطُلُ وتَدَلُّوا بِهَا إِلَى الْحَكَامُ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِن أَمُوالُ الناسُ بِالْإِثْمُ وَأَنْتُم تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٨] .

وكمان القتل لا يتناول المعتدي فحسب ، ولا يقف عند معركة

واحدة ، بل لا يحده حدّ ولا ينهيه أحد . فصارت الأمة التي هذا ديدنها مئات السنين أشد الناس حرصاً على دم الإنسان ترى في الإنسان أثمن ما في الوجود ، وترى جريمة القتل العمد العدوان بمثابة إبادة جماعية للبشرية ﴿ . . . أنه من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً . . . ﴾ [سورة المائدة ؛ الآية : ٣٢] .

### ۲ ـ وفي مستوى التطبيق :

فلا أدل على عمق التغيير النفسي والعملي للمحتوى الداخلي المذي حققه القرآن الكريم في المجتمع الذي شعّ فيه من الموقف الكريم الذي وقفه الأنصار من المهاجرين . هذا الموقف الجماعي في الأريحية والسخاء الذي كلل هجرة المسلمين من مكة إلى المدينة ، بغار نكران الذات ، إن هذا الموقف له أكثر من دلالة ، ففي الوقت الذي يفارق فيه المهاجرون أموالهم وأهليهم ، ويهاجرون هجرة النفس الذي يفارق فيه المهاجرون أموالهم وأهليهم ، ويهاجرون هجرة النفس ألى الله ، وهجرة الجسد إلى موطن يجلون فيه الحماية والأمن ، نجد أن الأنصار وهم أهل بلد آخر ، ولكنهم ارتبطوا معهم برباط العقيدة ، فأثمرت هذه العقيدة هذا التآخي في الله ، والإسهام في المال . وكانوا من قبل أعداء فألف الإسلام بين قلوبهم وصاروا بنعمته إخواناً . وكانوا على شفا حفرة من النار فأصبحوا من أبرار الجنة وأخيارها .

## جـ ـ أخلاقهـ ا

## ١ - في المستوى النظري :

يمتاز الإسلام بالواقعية في كل ما جاء به : من عقائد وأحكام عملية ومثل وقيم خلقية . وهو يتفق مع الفطرة الإنسانية ، ويستجيب بتحفظ عجيب للغرائز ، وينسجم تماماً مع سنن النظام الكوني .

ولهذا نجد أن كل أمر نزل به القرآن قد تحقق أو هو قابل للتحقيق

والتطبيق ولم يأتِ القرآن بوسيلة أو غـاية ، إلا وكــان لها النصيب الأوفــر من الواقعية والديمومة .

فلقد بدأ القرآن ينزل نجوماً ، وكان بهذا الأسلوب في النزول غاية في الحكمة والواقعية ، حيث كان الفساد ، من خمر وظلم وعدوان ورق وأنانية واحتقار للمرأة وإعظام للمال وازدراء للفقراء ، وغيرها من الشرور المستطيرة في كل شعب الحياة ، فاستطاع أن يقتلع كل المفاسد الإجتماعية ، لا بإصدار أوامر أو قرارات قاشلة لا يكتب لها الإصدار إلا وتمنى بفشل في الالتزام والتطبيق ـ كما قعل إبراهيم لنكولن في محاولته الشهيرة الخائبة في تحرير العبيد ، أو كما حاولت أمريكا تحريم الخمور ففشلت ـ وإنما مهد لغاياته العليا بتهيئة الجوانب النفسية والعوامل البيئية المناسبة ، لكي تخرج كل محاولاته التغيرية إلى النور ، ومعها كل أسباب النجاح والبقاء . . .

ولهذا نجد القرآن الكريم حين نهى عن الكبر ﴿ولا تمش في الأرض مرحاً ﴾ وعقوق الوالدين ﴿ولا تقل لهما أب ﴾ والبخل ﴿ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ﴾ والإسراف ﴿ولا تبسطها كل البسط ﴾ ونهى عن أن يعيب المسلم على أخيه المسلم ﴿ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب ﴾ والغيبة ﴿ولا يغتب بعضكم بعضاً ﴾ وسائر الأخلاق الذميمة مما كان سائداً معتاداً في المجتمع الجاهلي ، وحين أكد على صلة الرحم . . . ﴿واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام ﴾ وأمر بالتعاون والإحسان والإنفاق على الأقرباء المحتاجين والجار وسائر الفقراء وأوصى بالصدق والعدل وقول الحق ومقاومة الطغيان والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ومساعدة الضعيف وقضاء حوائج الناس ونحو ذلك من الصفات الجميلة والخلال الحميدة ، نقول حين باشر القرآن هذا النهي وهذا الأمر بل هذه الثورة الأخلاقية الشاملة ، كان يحقق أمثلة حية من روائع النماذج الخلقية ، متمثلة فيمن آمن به واتبع الرسول سيئية .

فاسطاع القرآن بكل جدارة ، أن يستبدل المفاسد والشرور التي طبقت المجتمع الجاهلي ، بمكارم الأخلاق ، وأن يشيع فيه من الأعراف والقيم والمثل ، ما تتحرى البشرية اليوم عن آثارها ، وتلتمس عودتها وتنشد مصاديقها .

### ۲ ـ في مستوى التطبيق :

ولقد كانت الأنانية هي السائدة لدى الجاهليين «والأثرة هي الغالبة عليهم ، والتعصب هو الطاغي فيهم ، وإذا بالقرآن الكريم يحول هذه الهنات إلى نكران ذات ، وإيثار وأريحية ، لا يكاد المرء يتصوّرها ، أو يعقلها ، لولا أنها وقائع مادية ملموسة ، شهدتها الدنيا وأنارت صفحات مجيدة من تاريخ أمتنا الإسلامية .

... تجتمع قريش وتجمع على اغتيال رسول الله بين في فراشه وهو نائم فيتقدم إليه الإمام على على على على يا رسول الله نفسي لنفسك الفداء ... ويبيت في فراشه وهو على علم بما دبرت قريش من مؤامرة ـ وتشاء إرادة الله أن ينجو النبي والوصي من كيد المشركين وتكون كلمة الذين كفروا السفلي وكلمة الله هي العليا ويهبط الأمين جبرائيل مرتلا : ﴿ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات الله ... ﴾ جبرائيل مرتلا : ﴿ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات الله ... ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١١١] .

... ويشب أوار الحرب ويشتد القتال ، ويسقط المجاهد في ساحة المعركة ، فيؤتى له بالماء ليشرب ، فيشير إلى جريح إلى جانبه : أن اسقوه ، فإنه سقط قبلي ، ويصل الساقي إليه ، فيشير إلى جريح ثالث آخر قائلاً : اسقوه فإنه سقط قبلي ، ويصل الساقي إلى الجريج الثالث فيجده قد استشهد ، ويسرع للثاني فيلقاه قد مات ، ويعود إلى الأول وإذا به قد فاضت روحه الزكية الأبية !!! هذا الشعور الإنساني يتجلى بفضل القرآن لا في حالة أمن ودعة وسلام حيث تسود يتجلى بفضل القرآن لا في حالة أمن ودعة وسلام حيث تسود

المجاملات بل في سوح القتال حيث كان المفروض أن يعبَّ الجريح الماء عبًا ، لكن شيئًا من ذلك لم يقع لأن الجرحى أرخصوا الحياة واستعذبوا طعم الشهادة والنصر والجنة . . .

... ويؤتى بالمحارب المشرك لتُضرب عنقه ، فيقوم ولده المسلم منادياً : يـا رسول الله سَنْتُ دعني أقتـل أبي المشرك ، ولا تـدع غيري يقتله ، خشية أن أرى قاتل أبي فتعود لي عصبية الجاهلية فأقتله ، فأكون قد قتلت مسلماً بدم كافر فأدخل النار!!!

. . . ويقف جعفر بن أبي طالب يردّ على رسولي قــريش (عمرو بن العاص وعبد الله بن أبي ربيعة) بين يدي النجاشي ملك الحبشة قائلًا :

أيها الملك: كنا قوماً في جاهلية نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، ويأكل القوي منا الضعيف، فكنا على ذلك، حتى بعث الله إلينا رسولاً منا، نعرف نسبه وصدقه، وأمانته وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانية، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم، والدماء، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور وأكل مال البتيم، وقذف المحصنات، وأمرنا أن نعبد الله لا نشرك به شيئاً، وأمرنا بالصّلاة والزكاة والصيام(١)...

﴿قل تعالموا أتلُ ما حرَّم ربكم عليكم : ألا تشركوا به شيشاً وبالوالدين إحساناً ولا تقتلوا أولادكم من إملاق نحن نرزقكم وإياهم ، ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلاً بالحق ذلكم وصاكم به لعلكم تعقلون . ولا تقربوا مال اليتيم إلاً بالتي هي أحسن . . . ﴾ [سورة الأنعام ؛ الأيتان : ١٥١ -١٥٢] .

<sup>(</sup>١) محمد حسنين هيكل : حياة محمد ص ١٥٥ .

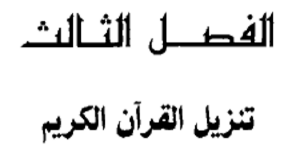
هذه أمة القرآن في عقيدتها ومعاملاتها وأخلاقها على الصعيدين النظري والتطبيقي فيما كانت عليه قبل الإسلام وما آلت إليه بعد بـزوغ فجره ولعل سائلًا يسأل: لم لا تكون أمتنا اليوم كأمتنا بـالأمس في وحدة كلمتها وقوّة سلطانها ورفعة مكانتها وسؤددها وعزها؟.

والجواب: إن القرآن خصوصاً والإسلام عموماً ، اليوم أقدر من أي يوم مضى على جمع شمل الإنسانية وبناء حضارة عالمية على أرسخ دعائم وأقوى أسس وأرفع مفاهيم ، لا سيما بعد أن اتجه الرأي العالمي نحو إيجاد وحدة تشريعية عالمية تعلو على سيادة دول العالم متمثلة في هيئة الأمم المتحدة وسائر المنظمات الدولية ، كما أيدت المكتشفات والمخترعات العلمية جميع ما جاء به القرآن من حقائق ، فأمتنا اليوم أكفأ منها في أي يوم مضى على قيادة ركب البشرية إلى ساحل السعادة والاستقرار والسلام .

ولكن لا بد من شرط يضمن نجاح أمتنا اليوم في سيرها كما ضمن لها النصر بالأمس: هو العمل بالإسلام والتمسك بقيمه وأفكاره وأحكامه وأخلاقه كما تمسّك المسلمون الأوائل وعملوا فأحرزوا النصر الساحق في كل الميادين . فعن عثمان وابن مسعود ، وأبي : (أن رسول الله من كان يقرئهم العشر ، فلا يجاوزونها إلى عشر أخرى حتى يتعلموا ما فيها من - العمل - فيعلمهم القرآن والعمل جميعاً)(١) .

وحين تعي أمتنا وتدرك أن السر يكمن لا في مجرّد وجود القرآن بين أيدينا ولا في وجود الملايين من المسلمين ـ وهم اليوم غثاء كغثاء السيل ـ بل في تلاحم الوجودين معاً فتكون أمتنا حينذاك تعمل بما تؤمن به ، وعند ذاك : فسوف لا نجد أي لون من ألوان السيطرة الأجنبية في أي جزء من بالاد المسلمين ، وستكون الأمة أعز أمم الأرض ﴿أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها﴾ [سورة محمد ؛ الآية : ٢٤] .

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ج ۱/۳۹، السيد الخوئي : تفسير البيان ص ۳۸، الطبرس : التفسير ج ۱/۸۰.





• نزول القرآن وتنزيله .

- كيفيات الوحــي .
- أول ما نزل من القرآن وآخر ما نزل .
  - التدرُّج في تنزيل القرآن .
    - أسباب النـزول .





تنزلات القرآن : بعض آیات القرآن الکریم قررت نـزول القرآن فی شهر رمضان :

وشهر رمضان الذي أنزل فيم القرآن هدى للناس . . . > [سورة البقرة ؛ الآية : ١٨٥] .

﴿إِنَا أَنْزِلْنَاهُ فِي لِيلَةَ الْقَلِدُينَ ﴾ [شيروة القدري الآية : ١] .

وبعضها قررت تنزيله منجماً (خـلال ما يقـرب من ثلاث وعشـرين سنة) :

﴿ وَقَرْآناً فَرَقَناهُ لَتَقَرّاً عَلَى الناسُ عَلَى مَكَثُ وَنَرَّلناهُ تَنزيلاً ﴾ [سورة الإسراء ؛ الآية : ١٠٦] . في حين أنا نعلم أن الرسول الأمين المرات بعث بالرسالة في السابع والعشرين من شهر رجب على أقوى الروايات وإن أول ما نزل من القرآن هو ما صاحب البعثة الشريفة ، وهو قوله تعالى : ﴿ بِسِمُ اللهُ الرّحمٰن الرّحيم إقرأ باسم ربك الذي خلق . خلق الإنسان من علق . . . ﴾ [سورة العلق ؛ الآيتان : ١ - ٢] . وبعدها نزلت سورة المدثر .

ومنها يتبيّن : أن القرآن أُنـزل في ليلة القـدر ، وتمّ تنـزيله طيلة

البعثة النبويـة ، وإن أول ما نــزل من القرآن هــو في شهر رجب ، فكيف يمكن التوفيق بين ما يبدو من تعارض ؟ .

لا بــد من التفريق بين معنى الإنــزال والتنـزيــل . والأصـل في (النـزول) هو الــورود على المحل من علوٍ ، والعلو كمـا يكون مكـانياً : فيقال علا الطائر إذا ارتفع عن مستوى الأرض ، فقد يكون شأنياً : فيقال علا مستوى الطلبة ـ مشلاً ـ حين تـزداد معــارفهم ويـرتفــع مستـوى معلوماتهم .

فللإشارة إلى أن رسول الله سَيْنَاتُهِ، تلقى القرآن الكريم من جهة عليا هي الله تعالىٰ جاء التعبير عن وحيه بالنزول .

على أن هنـا فرقــاً بين (الإنزال) و (التنـزيــل) رغم دلالتيهمـا على الورود التدريجي .

وحين يتضح معنى كل من الإنبزال والتنزيل فلا يبقى تعارض ، ويكون معنى قوله تعالىٰ : وإنا أنزلناه في ليلة القدر وقوله تعالىٰ : وشهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن في رأي عدد من العلماء ، هو النزول الدفعي للقرآن الكريم ، أو الإجمالي ، بمعنى (أنه نزل إلى سماء الدنيا ليلة القدر جملة واحدة ثم نزل بعدها منجماً) قال الزركشي : وهذا القول أشهر وأصح ، وإليه ذهب الأكثرون(١) .

وقال القسطلاني (كما أنه كـان في نزولـه مع أفضـل الملائكـة في ليلة مبـاركـة إلى سمــاء الـدنيــا جملة واحـدة في بيت العــزة خيـرات متزايدة)(٢) .

ويبدو أن الهدف من إنـزال القرآن دفعـة واحدة ، للمـرة الأولى ، هـو تنـويـر النبي سَنِيْهِ بـالمعـارف الإلهيـة الكبــرى ، وأسـرار الكــون

<sup>(</sup>١) البرهان ج ٢٢٨/١ .

<sup>(</sup>٢) لطائف الإشارات ج ٢١/١ .

العظيمة ، ليمتلىء قلبه سين بالعلوم القرآنية ، والحقائق الكونية الجليلة ، قال الزنجاني : (على أنه يمكن أن نقول بأن روح القرآن ، وهي أغراضه الكلية التي يرمي إليها تجلت لقلبه الشريف ، في تلك الليلة ونزل به الروح الأمين على قلبك لتكون من المنذرين [سورة الشعراء ؛ الآية : ١٩٤]) .

فيكون معنى قوله تعالى : ﴿إِنَا نَحْنُ نَزُلنا عليكُ القرآنُ تَنْزِيلاً﴾

[سورة الإنسان ؛ الآية : ٢٣] . وقوله سبحانه : ﴿وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزّلناه تنزيلاً﴾ [سورة الإسراء ؛ الآية : ١٠٦] . ونظائرها من الآيات يفيد (التنزيل) لا (الإنزال) ، وهو تنزيل القرآن منجماً وبصورة تدريجية . قال ابن عباس : (أنزل القرآن جملة واحدة إلى سماء الدنيا في ليلة القدر ثم نزل بعد ذلك في عشرين سنة (١) ، وعنه أيضاً أنه قال: في ﴿الذي أنزل فيه القرآن ﴾ نزّل جبرائيل بالقرآن جملة إلى السماء الدنيا . . . ثم نزل به بعد ذلك على محمد المنظية ، يوماً بيوم ، السماء الدنيا ، وسورة . . . (١)

ولعل تنزيل القرآن تم كعلل منها تربية الأمة وترويضها وهدايتها وتمكينها من التطبيق والالتزام بالأحكام وما إليه مما سنـذكره فيمـا بعد إن شاء الله تعالىٰ

ويتبيّن أن القرآن الكريم قد أنزل دفعة إجمالية على الرسول سَ<del>نَاتُهُ</del> أو إلى السماء الدنيا . ثم تدرج نزوله طيلة حياته بعد البعثة .

ومن هذا البيان نفهم قوله تعالىٰ: ﴿الركتابِ أَحكمت آياته ثم فصّلت من لـدن حكيم خبير﴾ [سورة هود ؛ الآية : ١]. فإنها تشير إلى القرآن حالة كونه محكماً وقد أنزله الله تعالىٰ على الـرسول سينس دفعة

<sup>(</sup>١) ابن كثير: فضائل القرآن ص ٢.

<sup>(</sup>٢) تنوير المقباس : تفسير ابن عباس ، مطبوع مع الدر المنثور للسيوطي ج ١ /٨٦ .

واحدة ثم فُصّل تفصيلًا حين تنزّل عليه آيات متفرقات خلال مدة الـدعوة النبوية .

ومنه يظهر أن الرسول سطة حين تنزل عليه الآيات والسور كان على علم سابق بمحكم القرآن ، لنزوله عليه جملة ودفعة واحدة . وهذا المعنى هو ما يلوح من قوله تعالى : ﴿ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه وقل ربّ زدني علماً ﴾ [سورة طه ؛ الآية : ١١٤] . فإنها وأمثالها من الآيات (ظاهرة في أن الرسول سطة كان له علم بما سينزل عليه فنهي عن الاستعجال بالقراءة قبل قضاء الوحي)(١) .

ومما يؤيد ما ذهبنا إليه ، من بيان تنزيلات القرآن ، ما ورد عن ابن عباس أنه سأله ابن عطية الأسود فقال : وقع في قلبي الشك ، قوله تعالىٰ : ﴿ إِنَا تَعَالَىٰ : ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَىٰ : ﴿ إِنَا أَنْزَلُ فَيهُ القَرْآنِ ﴾ . وقولُه تعالىٰ : ﴿ إِنَا أَنْزَلُنُهُ فِي شُوالُ وَفِي ذِي القعدة وفي ذي أنزلناه في ليلة القدر ﴾ . وهذا نزل في شوالُ وفي ذي القعدة وفي ذي الحجة ومحرم وصفر وربيع !! فقال ابن عباس : إنه أنزل في رمضان ليلة القدر جملة واحدة ثم أنزل على مواقع النجوم (٢) .

# ﴿ الْمَبَنَّحُكُ الثَّانِي كيفيات الوحي

نزل القرآن الكريم على الرسول الأمين عطي كما نزلت الرسالات السابقة على الأنبياء : وحياً .

والوحي لغة : الإعلام الخفي السريع .

واصطلاحاً: الـطريقة الخـاصة التي يتصـل بها الله تعـالي برسله

<sup>(</sup>١) الطباطبائي : تفسير الميزان ج ١٢/٢ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) السيوطي : معترك الأقران في إعجاز القرآن ج ٢٠٢/٢ .

وورد أيضاً في (النظم الإسلامية) : (لقد نزل وحي القـرآن إلى السماء السفلى ومن ثم نقل إلى الرسول بحسب الوقائع منجماً) . . . غود فروا ، ص ٧٢ .

وأنبيائه لإعلامهم ألوان الهداية والعلم . وإنما جاء تعبير الوحي عن هذه السطريقة باعتبارها خفية عن الأخرين ولذا عبر الله تعالىٰ عن اتصاله برسوله الكريم بالوحي ، قال سبحانه : ﴿إِنَّا أُوحِينَا إِلَيْكُ كُمَا أُوحِينَا إِلَى نُوحِ وَالنّبِينِ مِن بعده . . . ﴾ [سورة النساء ؛ الآية : ١٦٣] .

ولقد وردت كلمة الوحي في القرآن وأريد بها معان كثيرة ، لسنا بصدد استقصائها ، والذي بصدده هو ورودها بمعنى طريقة اتصال الله تعالىٰ بمن يصطفى من الناس .

ولهذا المعنى للوحي ثلاثة صور :

الأولى: إلقاء المعني في قلب النبي سَنَّتُ ، أو النفث في روعه ، بحيث يحسُّ بأنه تلقاه عن الله تعالى . كما قال سَنَّتُ : (إن روعه القدس نفث في روعي . . . ) .

الثانية: تكليم الله النبي من وراء حجاب، كما نادى الله موسى من وراء الشجرة فسمع نداءه في . . وكلم الله مسوسى تكليماً [سورة النساء؛ الآية: ١٦٤] .

النساء؛ الآية: ١٦٤] .

الثالثة: أن يلقي ملك الوحي المرسل من قبل الله تعالى إلى أحد أنبيائه ، ما كلّف بإلقائه إليه ، سواء أكان هذا الملك على هيأته الملكية ، أم على هيأة رجل : (كما في الصحيح : وأحياناً يتمثل لي الملك رجلًا فيكلمني فأعي ما يقول)(١) .

ولقد حصرت الآية التالية هذه الصور الثلاث بقوله تعالى :

﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء إنه علي حكيم ﴾ [سورة الشورى ؛ الآية : ٥١] .

كما تدل الروايات الواردة أن الرسول مؤند تلقى الرسالة الغرّاء

<sup>(</sup>١) السيوطي : معترك الأقران ج ٢١٥/٢ ، الإتقان ج ٤٤/١ .

وآيات وسور القرآن الكريم وحياً عن طريق الملك جبرائيل أحياناً ، وأحياناً كثيرة أخرى بمخاطبة الله تعالىٰ له مباشرة . ففي الحديث أن الإمام جعفر الصّادق عند سئل عن الغشية التي كانت تاخذ النبي سئل أكانت عند هبوط الأمين جبرائيل فقال : لا وإنما ذلك عند مخاطبة الله تعالىٰ إياه بغير واسطة .

# المبحث الثالث أوّل ما نزل من القرآن وآخره

باستثناء النزول الإجمالي للقرآن الكريم ، وسواء قلنا بنزوله على رسول الله سمرة محكماً إجمالاً ، أو نزوله إلى السماء الدنيا ، فإن تنزيل القرآن بدأ بسورة العلق في مكة . فعن أبي عبد الله على رسول الله سرية : وبسم الله الرحمن الرحيم إقرأ باسم ربك الذي خلق . . . .

وقـال الزنجـاني<sup>(٢)</sup> : الصّحيح أنّا أول مـا نــزل من القــرآن قــولــه تعالىٰ : ﴿إقرأ باسم ربكُ الذي خِلق ... ﴾ .

وآخر ما نزل من السور ﴿إذا جماء نصر الله والفتح ﴾ (٣). وقال اليعقوبي: «وقيل آخر ما نزل من الآيات ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً ﴾ وهي الرواية الصحيحة الثابتة الصريحة. وكان نزولها يوم النص على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب صلوات الله عليه بغدير خُم»(٤).

وقيل(٥) آخر ما نزل قوله تعالىٰ : ﴿وَاتَّقُوا يَـُومَا تُـرَجِّعُونَ فَيُّهُ إِلَى

<sup>(</sup>١) انظر مجلة رسالة الإسلام، بغداد ٩ و ١٠ السنة الثانية ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الزنجاني : تاريخ القرآن ص ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) الزركشي : البرهان ج ٢١٠/١ .

<sup>(</sup>٤) تاريخ اليعقوبي : ج ٢ / ٣٥ .

<sup>(</sup>٥) الطبرسي : مجمع البيان ج ٢/٤٣٢ ، النيسابوري : أسباب النزول ص ٩ .

الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون السورة البقرة ؛ الآية : ٢٨١] . قبال الماوردي (١) هـذه الآية نبزلت يوم النحر في حجة البوداع بمنى . وقيل آخر آية نزلت آية تحريم الربا(٢) .

هذا ومن المؤكد ، أن اختلاف الروايات في آخر ما نزل من آيات القرآن ، سببه هو غلبة ظن الرواة ، واجتهاداتهم ، فكل منهم يروي آخر ما سمع من رسول الله سينه ، قبيل مرضه ، ثم فارقه . كما يحتمل أن تنزل الآية فيتلوها الرسول مع ما بعدها مما سبق أن نزل ، لتكتب معاً فيظن السامع أن ما يتلوه الرسول هو آخر ما نزل .

وكانت الآيات تنزل طيلة الحياة النبوية بعد البعثة ، لا على تسلسلها الوارد في المصحف المدون ، فلربما نزلت آية أو بضعة آيات من سورة ، ثم نزلت آيات أخر من سورة أخرى ، وكان رسول الله مسلس بتعليم من الله تعالى يلحق الأيات بسورها ، فيقول :

(ألحقوا الآية كذا بالسورة كذا . . ) قال ابن عباس : كان جبرائيل إذا نزل على النبي بالوحي يفول له ضع هذه الآية في سورة كذا في موضع كذا (٣) .

ودل استقراء الأحاديث ، أن أكثر القرآن نـزل مفرّقـأ<sup>(1)</sup> وأن الملك الأمين كان يقرىء رسول الله سند ما نزل من القرآن الكـريم كل عـام ، وأن جبرائيل عرض القرآن على رسول الله سين مرتين في العـام الأخير من حياته الكريمة (٥) .

<sup>(</sup>١) الزركشي : البرهان ج ١٨٧/١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ج ١ / ٢١٠ .

<sup>(</sup>٣) اليعقوبي : تاريخ اليعقوبي ج ٣٦/٢ .

<sup>(</sup>٤) الزنجاني : تاريخ القرآن ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٥) ابن كثير: فضائل القرآن ص ٣.

# المبحث الرابع التدرّج في تنزيل القرآن الكريم

لقد كان لتدرَّج تنزيل القرآن أثر بالغ في نشر الدعوة الإسلامية وسنبحثه في المتنزيل تم لحكم وسنبحثه في التنزيل تم لحكم تخص القرآن والرسول والمكلفين من الناس وسنبحثها في المطلب الثانى .

# المطلب الأوّل أثر تدرُّج تنزيل القرآن فى نشر الدعوة الإسلامية

إن التغييرات الاجتماعية ليست عملية (ميكانيكية) بالنسبة للفرد والمجتمع بل هي حركة (ديناميكية) يتغير بموجبها المحتوى الداخلي للإنسان ، فتتغير بذلك المظاهر العامة لحياة المجتمع . لذلك فإن أهم شرط من شروط نجاح أية فكرة تغييرية ، أن تنفذ إلى فطرة الإنسان ، وأن تكون متساوية معها ، غير متنافرة مع متطلباتها ، وحاجاتها الضرورية ، وإلا فنصيبها الفشل العاجل أو الآجل .

ولقد عشنا ، وسمعنا كثيراً من (الأطروحات) التغييرية التي تطرح في الساحة الإنسانية أملاً في أن يؤمن بها الفرد ، وتسود الجماعة ، ولكن سرعان ما تغدو فقاعة صابون تنجاب بأول هزة ، أو أن تبقى نظريات مجردة تحتجنها بطون الكتب ...

ومن الجلي أن (الأطروحة) الإسلامية مدهشة للغاية ، من حيث ميزاتها الذاتية ، وآثارها التطبيقية . فإنها في عمقها التشريعي وشمولها لكل ألوان النشاط الإنساني ، الفردي والجمعي ، وعلى كل صعيد من جهة ، وسرعتها الخارقة التي استطاعت خلالها أن تجسد عقائدها وتشريعاتها ، وتمثل قيمها ومثلها، وتحقيق أهدافها وأغراضها ، من جهة أخرى ، قد تميزت بميزات أفردتها عن سواها ، وسجلت في هذا المجال نصراً لم تشهد مثيله الإنسانية . . . .

ولم تكن (الطريقة) الفريدة التي مارستها الرسالة الإسلامية في تغيير المجتمع تشوبها شائبة من شوائب (العفوية) أو (الارتجال) أو (الاعتباط) ، وإنما كانت مقدرة أحسن تقدير ، ومرسومة من قبل العليم الخبير ، ولهذا أثمرت للبشرية أسمى حضارات كوكبنا الأرضي .

ولو تدبرنا طريقة الدعوة الإسلامية لوجدناها أخذت بالتدرَّج في ثلاث مجالات :

# الأول ـ التدرج في موضوع الرسالة :

حيث بدأ الإسلام بتغيير عقائد الناس وأفكارهم أولاً ، ثم راح يضع لهم القوانين والتعاليم ، التي تنظم الفرد والمجتمع ثانياً ، وذلك لأن الإنسان يسهل عليه أن يغير فكرة سبق أن آمن بها ، وأن يقتنع بفكرة جديدة قام الدليل على رجحانها ، في حين يعسر عليه ويشق أن يغير تعاملاً سلوكياً سار عليه واعتاده . وهذه (القضية) واضحة من تدبر طبيعة الآيات التي نزلت في مكة فإنها : عقائدية بصورة عامة ، أما الآيات التي نزلت بعد الهجرة فإنها : تشريعية عملية بصورة غالبة .

# الثاني ـ التدرج في نشر الرسالة :

حيث باشر الرسول سينه رسالته الكريمة بدعوته عشيرته الأقربين وأنذر عشيرتك الأقربين أثم اتسعت الدعوة فبلغها للناس من حوله وفاصدع بما تؤمر . . . أثم راح يخاطب الملوك والرؤساء في العالم (١) يعرض عليهم الإسلام باعتباره رسول الله إلى الناس جميعاً .

ومن الجدير بالذكر والتأكيد: أن طبيعة رسالة الإسلام كانت منذ البداية وبالأصل (للناس جميعاً) حتى يوم القيامة ، ولكن التدرج وقع في مباشرة الرسالة ، كطريقة طبيعية ومضمونة النجاح . وليس الأمر كما يدعي بعض المستشرقين ، من افتراءاتهم ، يرمون بها رسول الله سيني من أنه لم يكن يفكر أول الأمر بالناس وبالدولة ، وإنما كان قصده أهله وعشيرته ، وحين اتسقت له الأمور ، وسمع رسالته ونشر دعوته وأقام دولته . . . فإن هذه الفِرية مردودة من أساسها وواضحة البطلان بنصوص القرآن الكويم .

الثالث ـ التدرّج في الأساليب التدرّج في الأساليب

حيث بدأ رسول الله الدعوة: بالقول اللين والإرشاد والموعظة الحسنة. ثم ثنى بالمواقف السلبية والمقاطعات السلمية ، والنهي عن الركون إلى الأعداء ، أو موالاة الجاهلين ، وأعداء الإسلام . ثم أردف ذلك بمقاومة المعتدين ، وجهاد من يقف حائلًا دون حرية الرسالة الغراء في دعوة الناس إليها . وهذا التدرج ظاهر من آيات التصبر والتسلية التي كانت تنزل على الرسول من التسلية عما يعاني من اضطهاد قريش . كانت تنزل على الرسول من يقاتل المسلمين فمارس رسول الله من شاك ثم أذن الله تعالى بقتال من يقاتل المسلمين فمارس رسول الله من الدفاع الشرعي لحماية المسلمين من العدوان وإتاحة المجال لممارسة

 <sup>(</sup>١) راجع كتابنا التفسير: فصل التنظيم الدولي ، رسائل النبي عمله إلى الملوك والرؤساء.

التبشير بالإسلام .

لقد كان لهذا التدرج في مجالاته الثلاث أبلغ الأثر في شمول الإسلام للعالم ، وفتحه للقلوب قبل الأقطار ، ودون أية مقاومة شعبية تذكر ، في أكثر البلدان التي حررها الإسلام .

وإن الطريقة التدرجية التي مارس الإسلام بموجبها دوره في الهداية والتنظيم الواسع الشامل ، ليجسد حقيقة ناصعة ، هي أن الإسلام التشريع الأصلح والأمثل للإنسان باعتباره (دين الفطرة) : ﴿فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون [سورة الروم ؛ الآية : ٢٠] .

وإن هذه الطريقة كانت نتيجة حتمية لنزول القرآن منجماً. إذ إن من الواضح لو نزل جملة ، لوجب تكليف الناس به دفعة واحدة . ولكان الأمر على غير ما حدث . ولكن حكمة الباري عزّ وجلّ ولطفه ورحمته بالناس ، كل ذلك يسر على الناس الأمر وضمن للرسالة النجاح والانتشار السريع .

# المطلب الثاني حِكَمُ تدرُّج تنزيل القرآن

على ضوء ما سبق بيانه ، نلمس أن التدرج في التنزيل جاء منسجماً مع طبائع المجتمع ، ومقرراً أسلوب الإسلام في العمل الاجتماعي ، لا سيما وأن القرآن يمثل المصدر الأول للتشريع الإسلامي .

ولم يكن هذا التدرج إلاَّ لحكم إلهية بالغة ، اقتضتها مشيئة الله تعالىٰ وأحاط بها علمه الـذي أحـاط بكـل شيء . ووضع لكـل شيء قدراً . ونحن وإن كنا نجهل تلك الحكم بحقائقها ، غير أنا حين نذكـر بعضها فإنما نذكر ما وقفت عليه عقولنا وأدركته أفكارنا ، ودون أن ندعي أن ما ندركه هو الحقائق الشرعية الثابت القطعية بــل هي حِكم راجحــة ظاهرة .

ويمكن تصنيف هـذه الحِكم إلى ثـلاثـة أصنـاف : حكم تخص الرسول الكريم سِنْتُهُ ، وأخرى تخص القرآن ، وثالثة تخص الناس : أولاً ـ حكم تخص الرسول (ص) :

## ١ - إظهار عظمة الرسول سنده :

إن نـرول القرآن جملة في شهـر رمضـان في ليلة القـدر ، وتـردد الوحي على رسول الله سند من لدن البعثة المباركة حتى وفـاته تفصـح عن عظيم مكانته عند الله تعالى ، وسمو منزلته ، وجليل رعاية الله تعالى له وعنايته به . لأن الحبيب يكثر من ملاقاة محبه ويزيد من تردده عليه .

## ٢ ـ تثبيت فؤاد الرسول عليم

إن الرسول سنت بشر لوقد أنيطت به مهمة تحويل مجرى حياة البشرية ، تحويلاً يستمر التي توم القيامة ، وارساء قواعد حضارة تبقى صالحة كرّ الدهور ، وحمل رسالة كتب الله تعالى على نفسه أن يظهرها ، وينصرها على الدين كله .

ومع عظمة المسؤولية الملقاة على رسول الله على نجده عديم المال فاقد الأنصار ، لا يملك من الوسائل التغييرية ، إلا أصالة الرسالة التي يحملها ، وقوة الإيمان الذي ينطلق منه ، فليس معه أحد إلا الصفوة من أهله وعشيرته ، أما سائر أفراد عشيرته وجميع الناس حوله ، فيقفون وجها لوجه أمام دعوته ، بكل ضراوة ، وبشراسة لا توصف .

ولا غرو أن مثل هذه المهمة صعب جداً ، بل هو فوق طاقة البشر . فكان لا بد من إمداد غيبي مستمر ، حتى يكمل الدين ، وتتم النعمة ، ويسود الإسلام . وكان هذا الإمداد إسعافاً ونجدة إلهية، تربط

جنان الرسول سنيه بآية تسليه أو بتأكيد النصر له ، كلما ادلهم الخطب ، واعصوصب الأمر .

ولطالما كان الملك جبرائيل ، ينزل إليه مشت لتسليته : ﴿واصبر على ما يقولون واهجرهم هجراً جميلاً ﴾ [سورة المزمل ؛ الآية : ١٠] ، ﴿واصبر كما صبر أولوا العزم من الرسل ﴾ [سورة الأحقاف ؛ الآية : ٣٥] . ﴿فلا تذهب نفسك عليهم حسرات إن الله عليم بما يصنعون ﴾ [سورة فاطر ؛ الآية : ٨] .

وكان الوحي بأمر الله ، يدرأ عن الرسول سلام ما يكال له من الأكاذيب والتهم ، ومما نزل في هذا المجال قوله تعالى : ﴿قد نعلم إنه ليحزنك الفالمين بآيات الله ليحزنك الفالمين بآيات الله يجحدون . ولقد كذّبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذّبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا . . . ﴾ [سورة الأنعام ؛ الايتان : ٣٣ - ٣٤] .

#### ٣ ـ تيسير حفظ القرآن : 🛫

إن الرسول سَنْتُ كَانَ أَمِياً لا يَقْرَأُ ولا يَكْتَب ، وإن تَدَرَّج تَنْزَيْلُ القَرْآنِ الكريم ، يَشَرُ عَلَيه حَفْظُه ، بَخْلاَفُ غَيْرَه مِن الأنبياء ، فإنهم كانوا يقرؤون ويكتبون فيمكنهم حفظ ما ينزل إليهم من الشرائع والرسالات .

فلقد كان موسى عش كاتباً ، كما تذكر التوراة التي بأيدينا . فقد جاء فيها : (وقال الرب لموسى اكتب لنفسك هذه الكلمات . لأنني بحسب هذه الكلمات قطعت عهداً معك . . . فكتب على اللوحين كلمات العهد الكلمات العشر)(١) .

وقال الفرّاء في معنى قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَّـوَلَا نَزُّلُ عَلَيْهِ القرآن جملة واحدة كذلك لتثبّت به فؤادك ورتلناه ترتيلاً ﴾ [سورة الفرقان ؛ الآية : ٣٢] : إنها من قول المشركين . أي هلا أُنـزل عليه

<sup>(</sup>١) التوراة : سفر الخروج . الاصحاح ٢٧/٣٤ ، ٢٨ .

القرآن جملة كما أنـزلت التـوراة على مـوسى . قـال الله : ﴿ورتلنـاهُ تَرْتِيلًا﴾ لنثبت به فؤادك ، كان ينزل الآية والآيتين(١) .

(وقيل معنى ﴿لنثبت به فؤادك﴾ أي لتحفظه فإنه ﴿مِيْنِهُ كَان أُمياً لا يَقْرأُ ولا يَكْتُبُ فَلْنَهِ عَلَيه حفظه بخلاف غيره من الأنبياء فإنه كان كاتباً قارئاً فيمكنه حفظ الجميع﴾ (٢).

(وقال ابن فورك : قيـل أنزلت التـوراة جملة لأنها نـزلت على نبي يقرأ ويكتب وهو موسى . وأنزل القرآن مفرّقاً لأنه نزل غيـر مكتـوب على نبي أمي<sup>(٢)</sup> .

ولقد ساوى الله تعالى نبينا بسائر الأنبياء في إنزاله القرآن جملة (٤)، وفضل رسول الله سطة على سائر الأنبياء بتنزيله منجماً مرة أخرى ليحفظه. إذ إن تردد الوحي في كل ما يستجد من حادثة أشد عناية بالمرسل إليه كما أن فيه ما يبعث المرور في قلب الرسول منته .

والأمية في رسول الله المنظمة تعلي شأنه وتظهر إعجاز القرآن بجلاء . حيث ان القراءة والكتابة وسيلة للعلم لا غاية بذاتها . وقد جاء رسول الله المنظمة بما لم يأت به نبي ولا رسول ولا أحد من قبله ولا من بعده ، من سعة الشريعة الغراء وشمولها وسموها . ولو كان يقرأ ويكتب لما كان هذا الشأن الذي أبهر علماء العالم .

<sup>(</sup>١) الفراء : أبو زكريا يحيى بن زياد ، معاني القرآن ج ٢٦٧/٢ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) السيوطي : معترك الأقران ج ٢٠٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٤) قال السيوطي : (إن سائر الكتب أنزلت جملة ، وهو مشهور في كلام العلماء ، وعلى السنتهم حتى كاد يكون إجماعاً ، وقـد رأيت بعض فضلاء العصـر أنكر ذلك ، وقال إنه لا دليل عليه ، بل الصواب أنها نزلت مفرقات كالقرآن . وأقول : الصواب الأول) راجع الأدلة على ذلك : معترك الأقران في إعجاز القرآن ج ٢٠٧/٢ وجاء أيضاً : (أن نزول التوراة على موسى كان على زمـان تكليمه . . . متـراخياً في

# ثانياً - حكم تخص القرآن:

#### ١ ـ بيان إعجازه:

إن القرآن الكريم حين نزل آية أو آيتين إلى عشر آيات طيلة ما يقرب من ثلاث وعشرين سنة ، على نسق واحد ، وسمو واحد ، دون تعارض أو اختلاف ، وهو يمر خلال تنزيله بأحوال شتى تعرض لرسول الله بيني من شدة ورخاء وعسر ويسر ، دون أن ينعكس ذلك على القرآن ودون أن يظهر فيه أي لون من ألوان الانفعال البشري الذي تثيره تلك الأحداث الجسام ، فإن ذلك أظهر لعظمة القرآن ، وآكد لإعجازه ووحيه ، وهو يتحدى الثقلين أن يأتوا بسورة من مثله طيلة هذه الأعوام .

#### ٢ ـ بيان الميزة العملية للقرآن:

لم يكن القرآن كتاباً نظرياً يطرح في المجتمع ليتفاعل معه . وعلى ضوء ما تتمخض عنه التجرية تجرى عليه التعديلات اللازمة ، ويمارس فيه النقضُ والإبرام [ن هذا هلو شأن ما يتولد عن العقل البشري ، حيث إن العقل محدود فما يتولد عنه لا بد أن يكون محدوداً . أما القرآن الكريم فإنه والركتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير (سورة هود ؛ الآية : ١] .

لقد جاء القرآن ليطبق ويهتدي به الناس وينظم شؤونهم المعاشية والمعادية ، وليقرر الحقوق والواجبات للفرد والجماعة ، ويقيم الموازين القسط بين الناس . لذا كان لزاماً أن يأتي مطابقاً لسنة الله في تغير المجتمعات وتطورها التدريجي . وهكذا تم تنزيل القرآن على هذه السنة : يأتي إلى الناس شيئاً فشيئاً ، فيتغير الناس بموجبه شيئاً فشيئاً حتى كمل تنزيل القرآن فكان المجتمع قد تغير بكامل جوانبه .

فالجانب (العملي) في القرآن ليس في المجال الموضوعي وما جاء به من تشريعات وأحكام وقواعـد ونحو ذلـك فحسب ، بل إنـه كان (عملياً) في الطريقة أو الأسلوب الذي تم تنزيله ، ولولا هذا الأسلوب لما امتاز بسمته العملية الـتي ميزتـه وأكسبته قـوّة فعّالـة إلى جانب قـوّته الموضوعية الأصلية في التأثير .

#### ٣ ـ أولويـة الـوحي :

مما روعي في تنجيم القرآن أولوية ما يكون مائلاً من الوقائع . إذ إن بسط الموضوع نظرياً ليس له من التأثير ـ عقائدياً واجتماعياً ـ كما لو نزل الحكم إثر واقعة من الوقائع ، أو عند احتياج الناس إليه ، الأمر الذي كان يكسب الأحكام صفة الالتزام المباشر من قبل الناس . فإذا أنزلت آية في أحكام الأسرى ، وليس لدى المسلمين أسرى فإن الالتزام بها سيكون في المستقبل . ولكن حين تنزل إثر وقوع المشركين أسرى والمسلمون لا يعلمون أحكامهم هل يفدّون ؟ أم يُطلق سراحهم منا ؟ والمسلمون لا يعلمون أحكامهم هل يفدّون القرآن حسب الحاجة ومع الوقائع من الأثر التطبيقي ما لا يكون له فيما لو نزل نظرياً دون وجود الحاجة .

وإذا كان القرآن قُلِمُ نُولَ عِنْجُمَا لَمُ الْيُسَايِرِ أُولُويِةَ مَا يَسْتَجَدُ مَنَ الْوَقَائِعِ ، فإن نصوصه وأحكامه التشريعية تبقى عامة شاملة لا تختص بما نزلت لمعالجته من الوقائع ، بل هي حسب القاعدة (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب) .

#### ٤ - التدرّج التشريعي :

إن تنزيل القرآن تدريجياً كان تحاشياً لهزات اجتماعية عنيفة ، وردّات انتكاسية حادة ، كان من المحتمل أن تحدث ، لولا أن جاء القرآن تبعاً للوقائع والأحداث ، ووفق ما تستوعبه طبيعة المجتمع .

فالرسالة الإسلامية بعامة ، والقرآن بخاصة ، مدّ الناس رويداً رويـداً بما يـوافق تطويـرهم ، من التشريعـات . ولأن ما جـاء به القـرآن الكريم يشمل النواحي الحياتية جميعها ، فلم يكن من الحكمة أن يوضع بين يدي الناس تشريع يتناول عقائدهم وتعاملهم وأخلاقهم دفعة واحدة . ولو تم ذلك لما نفذ إلى القلوب ، ولبقي ما بقيت القوة مهيمنة ، وسرعان ما يرتد(١) الناس عما أكرهوا عليه ، في حين نجد أن العقيدة والالتزام بالإسلام استقر في قلوب المسلمين ، وبالرغم من كل المحن والهزات التي حدثت من لدن وفاة رسول الله من المرابق على عرفهم واستقر الحاضر فإن الإسلام ملا قلوب المسلمين فكأنه خالط دماءهم واستقر في عروقهم .

# ثالثاً \_ حكم تخص الناس:

#### ١ ـ قوَّة الإلزام والإقناع :

إن نزول القرآن تنجيماً ، جعل للحكم المنزل قوة إلـزامية واضحة ، باعتباره حكم الله المنزل في تلك الـواقعة ، وفي ذلـك الـظرف . ومنحه قوة الاقتناع بع ، والتسليم له ، ولنزوله عند قيام الحدث ، أو مثول الواقعة برات مراسم الحدث ، أو مثول الواقعة برات مراسم الحدث ، أو مثول الواقعة برات مراسم المحدث ،

فالمصاحبة الزمنية بين الحكم الذي تنزل به الآية ، والحدث أو الواقعة سبب متين للامتثال والتطبيق . الأمر الذي أحدث ترابطاً وتلازماً بين التشريع والتنفيذ . ولهذا كان المسلمون ، إذا سمعوا عشراً من الآيات يهرعون لتطبيقها ، ثم يعودون للاستزادة ، ولو فرض نزوله دفعة واحدة لما تحقق ذلك .

<sup>(</sup>۱) لقد بالغ المستشرقون في عدد من ارتد في عهد الخليفة أبي بكر الصديق ، طعناً في الإسلام ، والأمر لم يقع كما ذكروا ، وإنما ارتد أفراد في الجزيرة العربية وامتنع جماعة من مبايعة الخليفة ، وثارت قبائل وثنية لم تسلم من قبل ، حتى سمع أحد الأسرى يقول (ما آمنت طرفة عين قط) وامتنع آخرون عن أداء مال الزكاة ، فقال أبو بكر (لو منعوني عقالاً لقاتلتهم) فجرى قتالهم .

#### ٢ ـ ربط المسلمين بالمصدر التشريعي

كان من جرّاء تنجيم القرآن الكريم، أن صار المسلمون إذا وقعت واقعة ، أو جد أمر استشرفوا هبوط الوحي ، وانتظروا حكم الله تعالى ينزل إليهم ، وفي هذا شد وثيق لتصرفات الناس بالمصدر التشريعي ، وإخضاع إرادة المسلمين لإرادة خالقهم المشرع سبحانه وتعالى .

#### ٣ ـ دفع الضيق والحرج التشريعي:

إن تنزيل القرآن نجوماً ، جعل الشرع يحيط بالناس شيئاً فشيئاً دون شعورهم بأدنى حرج ، فهم ينفذون الإسلام وينسلون من الجاهلية في سياق حياتهم الاعتيادية ، من غير إلجاء ولا إكراه ، في حين لو نـزل التشريع دفعة واحدة ، وألزم الناس به جملة ، لوجد الناس فيه حرجاً وكلفة ، ولعانوا منه ضيقاً ومشقة ﴿وقرآناً فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلاً ﴾ [سورة الإسرام الآية : ١٠٦] .

ومرة أخرى إن هذه الحكم إن هي إلا أفكار إسلامية ، وليست أحكاماً شرعية ، وقد ذكرناها بناء على ما وقفنا عليه من أسرار التشريع ، ومقاصد الشريعة وأحداث السيرة الشريفة . والله تعالى العالم المطلع على الأسرار والسرائر .

ومن الراجع أن نضيف لهذه الحكم كون القرآن يتضمن الناسخ والمنسوخ ، ومقتضاه أن ينزل منجماً . كما أنه يتضمن الإنكار لما قد يقع وجواب من سيسأل عن أمر ما، فإن كل ذلك يقتضي نزوله منجماً . وفي علم الله تعالى من حكم التنجيم ما لم نحط به علماً . وما أوتينا من العلم إلا قليلاً .

# المبحث الخامس أسباب النزول

نتناول بالبحث في المطالب الآتية معنى (سبب النزول) وأهمية معرفته ، وتعدد النازل والسبب واحد . وتعدد الأسباب والنازل واحد ، ودلالة القاعدة الأصولية : العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب .

## المطـلب الأوّل معنى سبب النزول

هل أن القرآن الكريم ما كان ينزل منه شيء إلا إجابة عن سؤال يرفع إلى الرسول سند ، أو تحديداً لموقف يجد عند المسلمين ، أو حكماً لواقعة حدثت ؟ أم أن القرآن كان ينزل ابتداء دون داع سابق عليه ؟ أم منه ما نزل ابتداء ، ومنه ما نزل لسبب ، فكان نزوله بناء على ذلك السبب ؟

وقبل بيان هذه الأمور لا بد من معرفة سبب النزول : سبب النــزول :

هو ما نزلت من أجله آية أو أكثر مجيبة عنه أو حاكية له ، أو مبينة حكمه . ومن الأمثلة على أسباب النزول :

#### ١ ـ مسجد ضُـرار:

شيَّد بنو عمرو بن عـوف مسجـد (قبـاء) ، وطلبـوا من رسـول الله عن الله الله عن الله عنه الله عنه

 <sup>(</sup>١) نزل رسول الله توسلاه بقباء على بني عمرو بن عوف في اليوم الشامن من ربيع الأول المحوافق ٢٠ أيلول سنة ٢٢٢ م ، ومكث بها أياماً وأسس مسجد قباء وقيل إن النبي الكريم كان عمره (٥٣) سنة عند قدومه المدينة .

فقالوا نبني مسجداً آخر ، فنصلي فيه ، ولا نحضر جماعة محمد سننه . فأنزل الله تعالى : ﴿واللذين اتخذوا مسجداً ضِراراً وكفراً وتفريقاً بين المؤمنين ، وإرصاداً لمن حارب الله ورسوله من قبل وليحلِفن إن أردنا إلا الحسنى والله يشهد إنهم لكاذبون ﴿ [سورة التوبة ؛ الآية : ١٠٨] . فصار بناء مسجد ضُرار سبباً من أسباب النزول .

#### ٢ ـ إطعام المسكين واليتيم والأسير:

مرض الحسنان عن فنذر الإمام على عن صوم ثلاثة أيام لله تعالى عند شفائهما ، فشفيا ، فصام وفاطمة النزهراء عن وجاريتهم فضة (١) وكانوا إذا أرادوا الإفطار جاءهم في اليوم الأول مسكين واليوم الثاني يتيم واليوم الشالث أسير ، وكانوا يعطونهم إفطارهم ، ويفطرون على الماء وحده في كل ليلة ، فأنزل الله تعالى : ﴿ويطعمون الطعام على حبه مسكيناً ويتيماً وأسيراً واليورة الإنسان ؛ الآية : ٩] .

#### ٣ ـ التصدق بالخاتم

سأل سائل صدقة في المسجد . وكيان الإمام على على على المعالم . فأوما إليه بخنصره ، فأخذ منها خاتمه ، فأخزل الله تعالى قبوله : وإنما وليكم الله ورسوله والمذين آمنوا المذين يقيمون الصلاة ويؤتون المزكاة وهم راكعون (اسورة المائدة ؛ الآية : ٥٥] .

### ٤ - تواضع رسول الله موثونه :

عن سلمان الفارسي قال جاءت المؤلفة قلوبهم إلى رسول الله سلمان في صدر المجلس، الله سلمان في صدر المجلس، ونحيّت عنا هؤلاء، وأرواح جبابهم \_ يعنون سلمان وأبا ذر وفقراء المسلمين، وكانت عليهم جباب الصوف، لم يكن عليهم غيرها \_

<sup>(</sup>١) النسفي : تفسير النسفي (مدارك التنزيل وحقائق التأويل) ج ٣١٨/٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج ١/٢٨٨ .

جلسنا إليك ، وحادثناك ، وأخذنا عنك . فأنزل الله تعالى : ﴿واتلُ ما أُوحِي إليك من كتاب ربك لا مبدّل لكلماته ولن تجد من دونه مُلتحداً . واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ولا تبطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً ﴾ [سورة الكهف ؛ الآيتان : ٢٧ - ٢٨] . فقام النبي عبينه يلتمسهم حتى إذا أصابهم في مؤخر المسجد يذكرون الله تعالىٰ قال : (الحمد لله الذي لم يمتني ، حتى أمرني أن أصبر نفسي مع رجال من أمتي ، معكم المحيا ومعكم الممات)(١) .

هذه الأمثلة على أسباب النزول توضح لنا أنها ليست على نمط واحد ، وإنما قد تكون مدحاً وإطراءً لموقف ، أو حلاً لمشكلة ، أو جواباً لسؤال أو تعقيباً على حادث أو بياناً لحكم أو نحو ذلك حسب الاقتضاء .

ويلاحظ من تعريفنا سبب النزول، وماضربناه من أمثلة عليه أن الآيات القرآنية أو السور يمكن أن تصنف بوجه عام إلى قسمين :

# القسم الأول: مرزمين تكيير رض رسوي

ما نزل لسبب وكان هذا السبب هو المثير والداعي للنزول ولا شك أنه كان معاصراً للوحي . وهذا القسم من القرآن هو ما تتحدث عنه كتب التفاسير في أسباب النزول .

#### القسم الثاني:

ما نزل ابتداءً ، دون واقعة وقعت ، أو أمر حدث ، في عصر الوحي اقتضى نزول الوحي بشأنه ولأجله ، وهذا القسم يشمل أحداث الأمم الماضية التي يسردها القرآن للتوعية والتدبر والاعتبار ، كما يشمل الأنباء الغيبية ، وتصوير البرزخ ، ومشاهد البعث والنشور ، وأحوال يوم

<sup>(</sup>١) الواحدي : أسباب النزول ص ٢٠١ .

القيامة ، وأهل الجنة والنار ، وأوصاف الجنة وأوصاف النار ، وقصة بناء الكعبة ، ونحو ذلك .

ومن الواضح أن قصص الأمم الغابرة ونحوها وقعت قبل عصر الوحي ، ونزول الوحي عنها لغرض إعلام الرسول والمؤمنين بوقائع تلك القصص ، وأحداثها ونتائجها ، وما عليه أهل الجنة من نعيم ، وما عليه أهل النار من شقاء وعذاب وهكذا . . . ومع ذلك ، فقد يرفع سؤال من الصحابة أو غيرهم إلى رسول الله سينس عن قصة (ذي القرنين) مثلاً وما جرى له ويسألونك عن ذي القرنين قل سأتلو عليكم منه ذكراً [سورة جرى له ويسألونك عن ذي القرنين قل سأتلو عليكم منه ذكراً [سورة الكهف ؛ الآية : ٨٣] . فإن هذا السؤال يعد سبباً لسرد أحداث القصة على الرسول سننه وإطلاع الناس عليها ولا يعد مثيراً لأحداثها لأنها قد سبقته بقرون .

## المطلب الثناني أهمية معرفة سبب النزول

إن للوقوف على سبب النزول أهمية كبيرة في التعرف على مدلول الآية ومفهومها ، ووجه الحكمة الباعثة على تشريع الحكم ، إذ كما قيل (العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب) . ولا شك أن صياغة الآية وطريقة التعبير عنها يتأثر إلى حد كبير بسبب نـزولها . فالاستفهام مثلاً لفظ واحد ولكنه يخرج إلى معان أخرى كالتقرير والنفي وغيره ولا يفهم المراد إلا بالأمور الخارجية ، والقرائن الحالية .

وأكثر المفسرين قدرة على إتقان التفسير وتحقيقه أكثرهم علما بأسباب النزول ، ولهذا كان أمير المؤمنين الإمام على على التنفي الناس بعد رسول الله المؤمنين القرآن ، لإحاطته علما بأسباب النزول ، وهو القائل : (والله لم تنزل آية إلا وأنا أعلم فيما نزلت ، وفيمن نزلت ، وأين نزلت) . وروى معمر عن وهب بن عبد الله عن أبي الطفيل قال شهدت علياً يخطب يقول : سلوني ، فوالله لا تسألون عن

شيء إلا أخبرتكم ، وسلوني عن كتاب الله ، فـوالله ما من آيــة إلا وأنــا أعــلم أبليل نزلت أم بنهار ، أم في سهل أم في جبل (١) .

إن لمعرفة الزمان والمكان والأشخاص وسائر ظروف (قصة) الآية أو السورة أكبر تأثير على سبر غورها وإماطة اللثام عن مكنون مرادها والعكس بالعكس ، فالجهل بتلك الأمور يؤدي إلى تعطيلها ، ولربما العمل بخلاف مؤداها ومرامها . قال الواحدي (لامتناع معرفة تفسير الآية وقصد سبيلها دون الوقوف على قصتها وبيان نزولها)(٢) .

وفيما يلي الأمثلة لبيان أهمية معرفة سبب النزول :

١ ـ قوله تعالى : ﴿ وَلَهُ الْمَشْرَقَ وَالْمَغْرَبِ فَأَيْنَمَا تَوْلُوا فَثُمَّ وَجِهُ اللهِ إِنْ اللهِ وَاسْعَ عَلَيْمٍ ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١١٥] .

والمتبادر من مدلول ألفاظ الآية ، ومن ظاهر سياقها ، أن المصلّي له أن يصلّي إلى أية جهة كانت في السفر والحضر ، فلله المشارق والمغارب ، فأينما يولي المصلّل وجهه فقد توجه إلى الله تعالى ، وهذا خلاف الإجماع ، وهـو يتعارض مع قوله تعالى : ﴿ . . . فول وجهك شطر المسجد الحرام . . . ] في إسورة البقرة بالآية : ١٤٤] .

وبالتعرف على سبب النزول يتضح أنها (نزلت في صلاة التطوع وعلى الراحلة ، تصليها حيثما توجهت إذا كنت في سفر . وأما الفرائض فحسب قوله تعالىٰ : ﴿ . . . . وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره . . . ﴾ [سورة البقرة ؛ الآية : ١٥٠] . يعني أن الفرائض لا تصلوها إلا إلى القبلة) (٣) .

السيوطي: الإتقان ج ١/١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) الواحدي : أسباب النزول ص ٤ .

<sup>(</sup>٣) الطبرسي : مجمع البيان ج ١٩١/١ . ابن كثير : التفسير ج ١٥٨/١ ، السيوطي : الإنقان ج ٢٩/١ .

٢ - قبوله تعالى : ﴿ ليس على البذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا . . . ﴾ [سورة المائدة ؛ الآية : ٩٣] . فقد حكى أن البعض كان يقول إن الخمرة مباحة ، ويحتج بالآية لجهله سبب نزولها(١) .

والقصة (٢) لما نزل تحريم الخمرة وأنها رجس من عمل الشيطان ، قال بعض المسلمين كيف بإخواننا الذين ماتوا وهم يشربونها ، فنزلت هذه الآية : ﴿ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا . . . ﴾ الآية .

٣ - قوله تعالىٰ : ﴿إِن الصفا والمروة من شعائر الله فمن حج
 البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوّف بهما . . . ﴾ [سورة البقرة ؛
 الآية : ١٥٨] .

فظاهر الآية هو رفع الإثم، ونفي الحرمة ، عمّن يسعى بين الصفا والمروة ، وأن السعي سائخ وليس فيه حرمة . وليس في ظاهر ألفاظ الآية ما يفيد وجوب السعي لـ وهذا فهم من لم يقف على سبب نزولها .

والقصة أن بعض الصّحابة كأتّموا السعي بين الصفا والمروة لأنه من عمل الجاهلية (٤) فنزلت الآية ، لنفي هذه الفكرة من جهة ، ولإعلان أن الصفا والمروة من شعائر الله من جهة أخرى . فمن يجهل سبب نزولها يجهل الغرض من طريقة التعبير الذي جاءت به الآية ، وبالتالي فإنه سيجهل وجوب السعي بين الصفا والمروة ، ويعتبره أمرأ

<sup>(</sup>١) الزركشي : البرهان : ج ٢٨/١ . السيوطي : الإتقان ج ٢٢٩/١ .

<sup>(</sup>٢) انظر الواحدي : أسباب النزول ، ص ١٤٠ ـ ١٤١ . الزركشي : البرهان ج ٢٨/١ .

 <sup>(</sup>٣) ابن كثير ؛ التفسير ، ج ١٩٩/١ . وقيل لوجود (أساف) على الصفا ، و (نائلة) على المروة وهما صنمان كانا في الجاهلية .

 <sup>(</sup>٤) من هذه القصة نعلم مدى حيطة المسلمين الأواثـل وتجنبهم كـل أعمـال الجـاهليـة وتحسسهم ووعيهم وإخلاصهم للإسلام .

سائغاً لمن أراده .

قال ابن عباس: (كراهية المؤمنين للطواف بين الصفا والمروة من قبل الصنمين اللذين كانا عليهما فقال ـ تعالى ـ ﴿إِن الصفا والمروة ﴾ يقول الطواف بين الصفا والمروة ﴿من شعائر الله عما أمر الله تعالى به من مناسك الحج)(١).

ومن هذه الأمثلة يمكن تلخيص أهمية معرفة سبب النزول بالأمور التالية :

١ \_ معرفة وجه الحكمة الباعثة على تشريع الحكم .

٢ ـ الوقوف على المعنى المراد .

٣ \_ معرفة ما إذا كان اللفظ عاماً ويقوم الدليل على التخصيص .

المطلب الثالث تعدد الأسباب والنازل واحد وتعدد النازل والسبب واحد

أولاً \_ تعدد الأسباب والنازل والحديث

ذكرنا في شرحنا معنى سبب النزول: أنه قد كان يحدث في عصر الوحي ما يكون سبباً لنزول آية أو أكثر، وهذا السبب نفسه قد يتكرر في أكثر من مكان أو زمان، أو من أكثر من شخص أو ظرف، ويستدعي ذلك نزول الوحي بجواب له، وتسمى هذه الحالة تعدد الأسباب والنازل - من الوحي – واحد. (ونزول الشيء أكثر من مرة قد يكون تعظيماً لشأنه وتذكيراً به عند حدوث سببه خوف نسيانه)(٢).

فتعدد الأسباب ، قد يقتضي تعدد النزول ، وإن كان النازل واحداً

<sup>(</sup>١) تنوير المقباس تفسير ابن عباس : مطبوع هامش الدر المنثور للسيوطي ج ١/٧٠ .

<sup>(</sup>۲) الزركشي : البرهان ، ج ۱ / ۲۹ .

مثاله أن سورة الإخلاص: نزلت نفسها مرتين (١) إحداهما بمكة جواباً للمشركين من أهلها ، والأخرى بالمدينة جواباً لأهل الكتاب من أهلها ، وذلك بعد الهجرة المباركة إليها . فهنا نجد تعدد الأسباب وتعدد النزول ، غير أن النازل واحد (٢) .

#### ثانياً \_ تعدد النازل والسبب واحد:

كما يكون النازل واحداً والأسباب متعددة ، يكون النازل متعدداً والسبب واحد . مثاله أن أم سلمة قالت : يا رسول الله لا أسمع الله ذكر النساء في الهجرة بشيء . . . فأنزل الله تعالى فاستجاب لهم ربهم أني لا أضيع عمل عامل من ذكر أو أنثى بعضكم من بعض ، فالذين هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأوذوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا لأكفرن عنهم سيئاتهم ولأدخلنهم جنات تجري من تحتها الأنهار ثواباً من عند الله والله عنده حسن الشواب [فهذه آية من سورة آل عمران ؛ الآية : وانزل أيضاً قوله سبحانه في المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنين والمابرين والمابرين والصابرين والصابرين والصابرين والصابرين والمائمين والمائمات والمخافلين فروجهم والحافظات والمتصدقات والمائمين والمائمين والمنامات والخاكرين الله واللهائمين والمائمات والحافظين فروجهم والحافظات والذاكرين الله الحزاب ؛ الآية : ٣٥] .

وبـذلـك يكـون السبب واحـداً ، وهـو سؤال أم سلمـة ، والنــازل متعدداً وهو هاتان الآيتان من سورة آل عمران والأحزاب .

## تعدد الآراء في سبب النزول :

وتأسيساً على ما ذكرنا فلا تعـارض إذا وردت روايات تقـول إن آية

<sup>(</sup>١) السيوطي : الإتقان ، ج ١ / ٣٥ .

 <sup>(</sup>۲) انكر بعضهم كون بعض القرآن تكرر نزوله لأن تحصيل ما هـو حاصـل لا فائـدة فيه .
 انظر الــيوطي : الإتقان ، ج ۲٦/۱ .

وسأل سائل بعذاب واقع إسورة المعارج ؛ الآية : ١] ، نزلت بسبب كذا ووردت روايات أخرى تقول إنها وردت بمناسبة أمر آخر ، لجواز أن يكون نزولها في أكثر من سبب واحد ، كما هو الحال في تعدد الأسباب والنازل واحد ، وكذا الحال إذا ما اختلفت الروايات في ما نزل من الأيات بسبب من الأسباب ، فإنه جائز أن يتعدد النازل والسبب واحد كما ذكرنا . (ومن الجائز أيضاً أن ينقل سبب للنزول ويُراد به التفسير) (١) لا سيما وقد عرف من عادة الصحابة والتابعين (١) أن أحدهم إذا قال : (نزلت هذه الآية في كذا) فإنه يريد بذلك أن الآية تتضمن هذا الحكم ، لا أن هذا كان السبب في نزولها .

## المطـلب الـرابـع العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب

السؤال هـو: هل السبب الـذي استدعى نـزول الآيـة يخصّص أو يقيّد المدلول القرآني العام لها؟

وبعبارة أخرى هـل أن صاينـزل من القيرآن لسبب من الأسبـاب يقتصـر على ذلك السبب في ما أفاد من حكم ومـدلول ؟ أم يتعـدًاه إلى غيره من الأمور والوقائع المطابقة ؟ .

اتفق علماء الأصول على أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب . وأرادوا بهذا ، أن السبب الذي نزل إثرَه الوحي لا يحبس التشريع العام ولا يقيده ، وإنما يكون ذلك السبب مجرّد مثير لنزول الوحي ، فيشمله الحكم النازل ، ويبقى هذا الحكم على عمومه سارياً على كل الوقائع والأحداث المماثلة لذلك السبب . مثاله :

أن الله تعالى أوحى ﴿واللَّذِينَ يَرْمُونَ المحصناتِ ثُمُّ لَم يَأْتُوا

السيوطي: الإتقان، ج ١ / ٣٦ .

<sup>(</sup>۲) الزركشي : البرهان ، ج ۲/۲۸ .

بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون﴾ [سورة النور ؛ الآية : ٤] .

ولفظ المحصنات يشمل الزوجات وغيرهن ، فوقع الصحابة في حرج وذهبوا إلى رسول الله سنت وهم كارهون ، وشرحوا له ما أشكل أمره عليهم قائلين : يا رسول الله إذا رأى أحد منّا رجلًا مع امرأته إن أخبر بما رأى جُلد ثمانين جلدة ـ لعدم البينة ـ وإن التمس أربعة شهداء قضى الرجل منها حاجته وانصرف . . . فأنزل الله تعالى : ﴿والله ين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهداء إلا أنفسهم فشهاة أحدهم أربع شهادات بالله إنه من الصادقين والخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين ﴾ [سورة النور ؛ الآيتان : ٢-٧] .

قال الفرّاء: وقوله ﴿والذين يرمون أزواجهم ﴾ بالزنى: نزلت في عاصم بن عدي لمّا أنزل الله الأربعة الشهود قال: يا رسول الله إن دخل أحدنا فرأى على بطنها رجلًا (بعني أمرأته) احتاج أن يخرج فيأتي بأربعة شهداء إلى ذلك (ما)(١) قل مضى حاجته وخرج ، وإن قتلته قتلت به ، وإن قلت فعل بها جلدني الحديد فايتلى بها(٢).

فنزول آية ﴿والذين يرمون أزواجهم . . . ﴾ في مثل هـذا الظرف لا يقصـر حكمها على من نـزلت بهم ، وإنمـا هي حكم عـام لمن قـذف زوجه بالخيانة الزوجية في أي زمان ومكان .

وهكذا شأن آية الظهار في قصة (سلمة بن صخر) حين ظاهر زوجته حتى ينسلخ شهر رمضان ، ثم واقعها فيه على غفلة منه فأنزل الله تعالىٰ حكم الظهار . وهكذا شأن سائر الأحكام التي تضمنتها آيات نزلت بأسباب خاصة فإنها على عمومها دون أن يخصصها السبب .

<sup>(</sup>١) كذا وردت .

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن ، ج ٢٤٦/٢ .

ومما يؤكد هذا المعنى ما ورد عن أهل بيت النبوة : (فعن الإمام محمد بن علي الباقر عليه أنه قال : إن القرآن حيّ لا يموت ، وإن الآية حيّة لا تموت ، فلو كانت الآية إذا نزلت في الأقوام وماتوا ماتت الآية لمات القرآن ، ولكن هي جارية في الباقين كما جرت في الماضين .











#### تمهيد:

تواضع العلماء على استعمال اصطلاح (المكي) على قسم من القرآن الكريم و (المدني) على القسم الآخر منه . قال اليعقوبي : (نزل من القرآن بمكة اثنتان وثمانون سورة على ما رواه محمد بن حفص بن أسد الكوفي عن محمد بن كثير ، ومحمد بن السائب الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس . ونرك بالمدينة اثنتان وثلاثون سورة)(١) .

ولأهمية معرفة المكي والمدني من القرآن الكريم اهتم بهما العلماء ، ونبحث فيما يلي من المطالب : مصادر معرفة المكي والمدني والأسس التي سار عليها العلماء في التمييز بينهما ، وترجيح ما نراه راجحاً منها ، وسبب هذا الترجيح ، وأهمية معرفة المكي والمدني .

# المطلب الأوّل مصادر معرفة المكي والمدني

اعتمد أكثر الباحثين في التمييز بين مكي القرآن ومدنيه ـ بادىء

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي : ج ٢٦/٢ ، ٣٥ .

الأمر ـ على الروايات والنصوص المنقولة التي تؤرخ السورة أو الآية أو تشير إلى زمن نزولها أو مكانه ، وعلى الأحداث التاريخية المهمة التي عاصرت النزول ، أو كان النزول بسببها . وهذا ما سلكه المستشرق الإلماني (نولدكه) في بحثه تاريخ القرآن .

ثم عكفوا على دراسة ما عرفوا من مكي القرآن ومدنيه بالطريقة السابقة فاستطاعوا أن يتعرفوا على (خصائص) شائعة غالبة في المكي ، وأخرى في المدني ، تمكّنوا عن طريقها من معرفة وتمييز عدد كبير من السور والأيات ، وصنفوها إلى مكي ومدني ، ودوّنوها في كتب المصاحف والتفاسير ، وأصبحت هذه الكتب من مصادر معرفة المكي والمدنى أيضاً .

وبهذا تكونت طريقتان لمعرفة المكي والمدني :

الأولى: الطريقة الاستقرائية ، التي تعتمد على النقـل . وقـد تسمى السماعية .

الثنانية : السطريقة الاستنباطية ، التي تعتمد على العقبل . وقبد تسمى القياسية .

فالذين اتبعوا طريقة الاستقراء ، توقفوا عند الروايات والنصوص والأحداث التي تشير أو تؤرخ السور والآيات ، فيعرف المكي منها والمدني . أما الذين اتبعوا طريقة الاستنباط ، فقد استندوا على ما تعرفوا عليه من خصائص للمكي والمدني من حيث أسلوب وموضوعات السور والآيات ، ثم ميزوا بينها بناء على اجتهادهم .

ولعل أرجح الطريقتين: هو الجمع بين الإستقراء والإستنباط. فإنه بهذا الجمع تكون النتائج أقرب إلى العلم، وأبعد عن الظن والتخمين. إذ أن الطريقة الإستقرائية عاجزة تقريباً عن تمييز كثير من السور والآيات المكية، لفقدانها الأحداث المهمة، والنصوص التي تعول عليها في التمييز. كما أن الطريقة الإستنباطية طريقة قياسية أو

تخمينية ، فالخصائص المستنبطة إنما هي غالبة ، وليست قطعية خاصة بالمكي أو بالمدني . لذا رجح لدينا الجمع بين السماع والقياس في التمييز .

## المطلب الثاني أسس التمييز بين المكي والمدني

حاول العلماء: اعتبار أساس في اصل يميّز بين المكي والمدني من القرآن. فمنهم من جعل (الخطاب) الوارد في الآيات هو الأساس في التمييز، ومنهم من جعل من مكان الرسول سننه، هو الأساس، والرهط الثالث اعتمد هجرة الرسول أساساً.

### ١ ـ الأساس الشخصي :

قالوا إن المكي من القرآن هو ما جاء الخطاب فيه (يا أيها الناس) لأنه خطاب لأهل مكة ، أما المنتي فهو ما جاء الخطاب فيه (يا أيها الذين آمنوا) باعتبار أن أهل مكة لم يكونوا مسلمين ، فما جاء الخطاب فيه (يا أيها الناس) عرفنا أن مكي ، وباعتبار أن أهل المدينة كانوا مسلمين ، فجاء الخطاب (يا أيها الذين آمنوا . . .) فعرفنا أنه مدني .

## ٢ \_ الأساس المكاني:

باعتبار أن الوحي لم ينزل إلاً على الرسول سننه فجعلوا مكان الرسول سننه فجعلوا مكان الرسول سننه عند نزول الآية أو السورة أساساً للتمييز . فإن كان سننه في مكة فهي مكية سواء قبل هجرته أو بعدها . وإن كان في المدينة فهي مدنية .

## ٣ ـ الأساس الرماني:

ومقتضاه جعل الهجرة أساساً للتمييز . فصار المكي ما نـزل من القرآن قبل الهجرة إلى المدينة ، وإن كان نزولهُ في غير مكة ، والمـدني ما نزل بعد الهجرة وإن كان نزوله في مكة .

#### مناقشة الاتجاهات الثلاثة:

لا بدّ من بيان أن لفظ (مكي) أو (مدني) ليس لفظاً شرعياً وليس من فرائض الأمة التي حددها الإسلام ووضع له مفهوماً ليدور النقاش والترجيح بين مذاهب العلماء على أساسه ، بل هو ما تواضع عليه الباحثون وسلكوا الاتجاهات الثلاثة السابقة للتمييز بين المكي والمدني .

غير أنا لا نستطيع تصويب الأساس الشخصي ، لأن الخطاب حين يرد ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ ﴾ لا يراد به أهل مكة ليكون خطاباً لهم فحسب ، وحين يرد ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمنوا ﴾ أو ﴿ يَا أَهُلُ الكتابِ ﴾ أو ﴿ من الأعراب منافقون . . . ﴾ لا يراد به أهل المدينة من المسلمين وأهل الكتاب والمنافقين فحسب ، بل يبقى العام على عمومه يشمل تطبيقاته في كل زمان ومكان .

هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ليس كل الآيات والسور فيها خطاب ليكون أسلوب الخطاب أساساً للتمييز . ومن جهة ثالثة فإن في السور المكية خطاب (يا أيها الذين آمنوا) [كما في سورة الحج ؛ الآية : ٧٧] . وفي السور المدنية (يا أيها الناس) [كما في سورة البقرة ؛ الآية : ٢١] .

وإن الأساس المكاني يبرد عليه أنه حتى لمو أدخلنا ما نيزل (بعرفات) و (منى) و (الحديبية) ضمن الآيات المكية ، وما نزل (ببدر) و (أحد) و (سلع) ضمن الآيات المدنية تبقى لدينا آيات لا مكية ولا مدنية بحسب الأساس المكاني . نظير الآيات التي نزلت على النبي سند في إسرائه .

أما الأساس الـزمـاني الـذي جعـل (الهجـرة) فيصـلاً بين المكي والمدني ، فإنه يشمل الآيات والسور جميعها ، إذ ما من آية أو سورة إلا

ونزلت إما قبل الهجرة وإما بعدها . فما نزل قبل الهجرة فهو مكي ، وما نزل بعد الهجرة فهو مدني ، بهذا الاعتبار .

# الترجيح بين الاتجاهات الثلاثة :

يبدو أنه لا مجال للترد في ترجيح الأساس الزماني وجعل الهجرة حداً فاصلاً لتقسيم السور والآيات إلى مكي ومدني ، لما أوردناه على الاتجاهين الآخرين من نقد ، ولما امتاز هذا الأساس من الدقة والشمول . كما أن هذا الأساس يوضح بجلاء مراحل دعوة الرسول سننه .

فلم تكن الهجرة النبوية حدثاً عابراً في حياة الرسالة الغراء ، والدعوة المباركة بل هي حدّ فيصل بين مرحلتين من حياتها : الأولى مرحلة التغيير والكفاح العقائدي ومقاومة الشرك والوثنية وتكوين القاعدة الملتزمة من المؤمنين والتصاقها بالقيادة النبوية ، والثانية مرحلة الحكم والقضاء والإدارة ضمن دولة ذات سيادة وسلطان .

ومن خلال معرفة المكي والعانف نستطيع مواكبة تطور سير الدعوة وإدراك الأصول العامة لنظرية التغيير الاجتماعي على أساس الفكر الإسلامي طبقاً لعمل الرسول سنت في مكة والمدينة وبحسب ما نزل من مكي القرآن ومدنيه (١).

وأما ما يُقال من قدرة الأساس الزماني (الهجرة) على التميين بين الناسخ والمنسوخ من الآيات ففيه نظر . إذ إن الآية المنسوخة والناسخة لو فرضنا نزولهما قبل الهجرة فهما مكيتان ولا مجال ـ بحسب هذا الأساس ـ لمعرفة السابقة لتكون منسوخة ، واللاحقة لتكون ناسخة .

 <sup>(</sup>١) لا يفوتنا أن نذكر أن فترة الوحي المكي استغرقت ثلاث عشرة سنة تقريباً ، نزل خلالها
ثلثا القرآن . وإن فترة الوحي المدني استغرقت عشر سنوات تقريباً نـزل خلالهـا ثلث
القرآن .

وكذلك لو فرضنا نزولهما بعد الهجرة فهما مدنيتان ولا مجال ـ بحسب الأساس أيضاً ـ لمعرفة الناسخ والمنسوخ منهما . هـذا بالإضـافة إلى أن الرأي الراجح أن النسخ في القرآن لم يقع إلّا في مجالين(١) ، الأول : قوله تعالىٰ ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا ناجيتم الـرسول فقدُّموا بين يـديْ نجواكم صدقة ذلك خيىر لكم وأطهر ، فإن لم تجدوا فإن الله غفور رحيم ﴾ [سورة المجادلة ؛ الآية : ١٢] . وهي آية لم يعمل بها إلا الإمام علي عشة ثم نسخت . وقد نسختها الآية ﴿أَأَشْفَقْتُم أَنْ تَقَدَّمُوا بِينَ يَدِّي نجواكم صدقات ، فإذ لم تفعلوا وتاب الله عليكم فأقيموا الصَّلاة وآتـوا الـزكاة وأطبعوا الله ورسولـه والله خبير بما تعملون ﴾ [سورة المجادلة ؛ الأية : ١٣] . وهاتان أيتان في سورة المجادلة التي آياتها مدنية كلها . والمجال الثاني قوله تعالىٰ ﴿يا أيها النبي حرض المؤمنين على القتال إن یکن منکم عشرون صابرون یغلبوا مائتین ، وإن یکن منکم مائــة یغلبوا أَلْفاً من الذين كفروا بأنهم قوم لا يَفْقِهُونَ ﴾ [سورة الأنفال ؛ الآية : ٦٥] ، وقد نسختها الآية التي تليها والآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفاً ، فإن يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين ، وإن يكن منكم ألف يغلبوا ألفين بإذن الله والله والله والله والله والله عنه المسورة الانفال؛ الآية : ٦٦] والسورة كلها مدنية .

# المبحث الثاني خصائص المكي والمدني

ليست الخصائص التي سنذكرها ، لا سيما الأسلوبية منها ، والتي تميّز - بصورة عامة - الآيات والسور المكية عن المدنية هي من الدقة والضبط بحيث تشمل جميع آيات القرآن الكريم وسوره . بـل هي تؤدي دور الترجيح ، فتقوي أحد الاحتمالين على الأخر في الآيات والسور

 <sup>(</sup>١) انظر ؛ التشريع الجنائي الإسلامي : عبد القادر عودة ، تعليق السيد إسماعيل
 الصدر ، ج ٣١١/١ .

التي لم يرد بشأنها نص صحيح متناً وسنداً ، والتي لم تـرتبط بواقعـة أو حادثة تاريخية مشهورة تشخّص هويتها .

فمن الممكن جداً أن تنزل سورة مدنية وهي تحمل بعض خصائص الأسلوب الشائع في السور المكية ، أو تنزل سورة مكية وهي تحمل بعض خصائص الأسلوب الشائع في السور المدنية . لذلك لا مجال للتعويل على الظن ، ولا يصح وسم السورة أو الآية بسمة المكي أو المدني بلا علم . غير أن هناك من الخصائص الموضوعية ما قد يؤدي إلى القطع بسمة الآية أو السورة دون تردد أو شك كالآيات المشرعة لأحكام الحرب وقواعد القانون الدولي والحقوق السياسية ونحوها مما تدل بموضوعها دلالة محددة أنها من سور وآيات المدينة والتي نزلت بعد قيام الدولة هناك .

كما توجد بعض الخصائص الأسلوبية ما تقوي ترجيح احتمال على آخير كالقوّة الفياضة في البيان والأسلوب الخطابي وقصر الآيات التي تمتاز بها الآيات المكية الداعية إلى تركيز العقيدة والدعوة إلى التوحيد . في حين يشيع ـ على الغالب في القيام المدني الهدوء والتسرسل والتفصيل والطول والدعوة إلى التكاليف الشرعية .

ويمكن إيجاز الخصائص الأسلوبية والموضوعية الشائعة في المكي والأخرى الشائعة في القسم المدني فيما يلي :

# أولاً \_ الخصائص الشائعة في أغلب القسم المكي :

١ ـ الـدعوة إلى أصول العقيدة ، كالإيمان بالله واليوم الآخر ،
 وتصوير مشاهد الحساب وأهل الجنة وأهل النار .

- ٢ ـ الدعوة إلى التمسك بالخلق الرفيع ، وفعل الخير .
  - ٣ ـ قصر الأيات والسور ـ بصورة عامة ـ .
- ٤ ـ مجادلة المشركين ، وإبطال عقائدهم ، وتسفيه أحلامهم .

- ٥ كثرة القَسَم : بالله ، واليوم الآخر ، والبعث ، والقرآن ، وغير ذلك(١) .
- ٦ كثرة استعمال ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ ﴾ وندرة استعمال ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا ﴾ .

٧ ـ كثرة قصص الأنبياء والأمم ، وقصة آدم وإبليس .

# ثانياً \_ الخصائص الشائعة في أغلب القسم المدني:

- ١ ـ طول السور أو الآيات ، وإطنابها .
- ٢ ـ مجادلة أهل الكتاب ، ودعوتهم إلى نبذ الغلو في دينهم (٢) .
  - ٣ ـ التحدث عن المنافقين ، وكشف مواقفهم ووعيدهم .
    - ٤ ـ كثرة ذكر الجهاد ، والإذن به ، وتفصيل أحكامه .
- م ـ تفصيل أحكام الحدود، والفرائض، والحقوق، والأنصبة
   الإرثية، والقوانين السياسية والاقتصادية والمعاهدات والمواثيق الدولية.
  - تفصيل الأدلة وألبراهين على الحقائق الدينية .

### تنبيهات ضرورية:

الأول: إن هذه الخصائص ، في حالة انطباقها على عموم سورة من السور ، فلا يعني ذلك أن كل آياتها مكية أو مدنية . إذ قد تستثنى من السورة المكية آيات مدنية (٤) .

 <sup>(</sup>١) ورد القسم في المكي ما يقرب من ثلاثين مرة . وفي المدني واحدة ﴿ . . . بلى وربي لتبعثن﴾ [سورة التغابن ؛ الآية : ٧] .

<sup>(</sup>٢) كما في سورة البقرة ، وأل عمران ، والنساء ، والمائدة ، والتوبة .

<sup>(</sup>٣) فسورة التوبة مدنية بينما الأيتان الأخيرتان مكيتان . وسورة البقرة مدنية في قول الجميع إلا آية وهي ﴿واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون﴾ [الآية : ٢٨١] فإنها نزلت في يوم النحر في حجة الوداع بمنى .
(٤) فسورة الزمر مكية بينما آياتها (٢٥ ، ٥٣ ، ٥٤) مدنية .

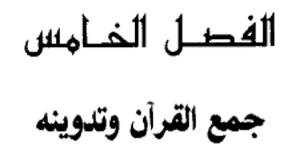
الثاني: إن بعض الأيات أو السور قد تكون مدنية ، ولكن تنطبق عليها بعض الخصائص الأسلوبية الشائعة في القسم المكي ، مثاله سورة البقرة . وهي مدنية ، وفيها قوله تعالىٰ : ﴿يا أيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم . . . ﴾ [الآية : ٢١] ، وكذلك فيها : ﴿يا أيها الناس كلوا مما في الأرض حلالاً طيباً . . . ﴾ [الآية : ١٦٨] . وسورة النساء مدنية أيضاً وفيها قوله تعالىٰ : ﴿يا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم . . . ﴾ [الآية : ١] وفيها : ﴿إِنْ يَسَا يُذهبكم أيها الناس ويأت بآخرين . . . ﴾ [الآية : ٢٧] .

الثالث: إن بعض الخصائص الشائعة في القسم المدني نجدها في السور المكية مثالها سورة الحج ، وهي مكية وفيها قوله تعالىٰ : ﴿يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا . . . ﴾ [الآية : ٧٧] .

الرابع: إن امتياز السور والآبات المكية بالقصر والإيجاز، والقسم المدني بالطول والإسهاب لا يعني أن جميع المكي على هذا النحو، وجميع المدني بهذه السمة فسورة النصر - مثلاً - وهي ثلاث آيات، والزلزلة ثمان آيات، والزلزلة ثمان آيات، والبيئة شمان آيات وهي سور مدنية، في حين أن الأنعام والأعراف مكية إلا بعض آياتهما. وهما من السور الطوال.

الخامس: إن هذه الخصائص لا يمكن اتخاذها مثار شبهات لاتهام القرآن بالتأثر بالبيئة ، ومن ثم التدليل على شبهة (بشرية القرآن) ، بل إن هذه الفوارق الغالبة في القسم المكي والمدني ، الأسلوبية منها والموضوعية ، كانت مراعاة لظروف الدعوة الإسلامية ، التي لم تأل جهداً باتخاذ كل الوسائل الفعالة المشروعة والمؤثرة ، لضمان انتشارها وتأثيرها في البيئة التي تحل فيها ، وبالتالي فهي من مقتضيات حكمة الله تعالى : ﴿ . . . الذي أتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون ﴾ .







- استظهار القرآن وتدوينه في عهد النبي (ص).
- جمع القرآن وتوحيد المصاحف في عهد الخلفاء .





#### تمهيد:

من المعلوم أن القرآن الكريم كمل تنزيله خلال ما يقرب من ثلاث وعشرين سنة . وقد جاءت الروايات تذكر جمع القرآن في عهد رسول الله سنته. فما هي الأدوات التي استعملت لهذا الجمع ؟ وما معنى جمع القرآن ؟ وكيفت تم هذا الجمع في عهد النبي سينه ؟ وما أدلته ؟ هذا ما سنبحثه بإيجاز فيما يلى :

## المطلب الأوّل معاني جمع القرآن وأدواته

يكتب ويستدل بعض الباحثين في جمع القرآن ، ويريدون به معاني شتى . والروايات التي تذكر جمع القرآن تختلف في العهد الذي تم فيه هذا الجمع . ومن يتدبر لفظ (الجمع) الوارد في الروايات ، يتجنب الوقوع في الوهم ، فمن خلال دراسة الروايات والأبحاث في هذا الصدد ، يبدو أن لفظ (الجمع) استعمل وأريد به أحد المعاني التالة :

أ\_حفظه على سبيل الإستظهار في لوح القلب . ومنه يُقال لحفّاظ

القرآن جمّاعه .

ب ـ كتابته عل الأدوات المتوفرة ، ولكن مفرَّق الأيـات والسور ، أو مرتب الأيات مفرَّق السور ، وكل سورة على رقعة من الرقاع .

جــكتابته متسلسل الآيات ، مرتب السور في مصحف واحد .

د ـ نسخه على قراءة واحدة متواترة في مصحف موحد .

أما تطبيقات هذه المعاني ، فقد مرّت بأكثر من عهد . أما المعنى الأول للجمع ، وهو الاستظهار ، فكان صدر رسول الله مرتبيّ وصدور الصحابة ألواحاً نقش فيها القرآن في عهده مرتبيّ ، وتم استظهاره من قبل المئات من المسلمين .

والمعنى الثناني تم في عهد رسول الله سنرة أيضاً ، ووجد لدى قسم من الصحابة ، والمعنى الثنائث تم في عهد أبي بكر (رض) بعد وفاة رسول الله سنزة أما المعنى الرابع فهو ما قام به الخليفة عثمان بن عفان (رض) .

أما الأدوات التي كَانَكِ تَسَنَّعِيمُ فِي تَلَاوَين القرآن الكريم ، فقـد جاءت الروايات تذكر قسماً منها ، وهو ما كان متوفراً آنذاك .

#### أدوات التدوين:

۱ - العسب: جمع عسيب، وهو جريد النخل بعد تجريده من
 الخوص يكتب على الطرف العريض منه. ومثلها الكرانيف.

٢ ـ اللخاف : (بكسر اللام) جمع لخفة (بفتح اللام) ، وهي صفائح
 الحجارة الرقاق .

٣ ـ الرقاع : جمع رقعة ، وتكون من جلد أو ورق .

٤ - الأكتاف : جمع كتف ، وهـ و عـظم بعيـر أو شـاة ، إذا جفّ
 كتبوا عليه .

الأقتباب : جمع قتب ، وهمو الخشب الذي يموضع على ظهر البعير ليحمل عليه .
 البعير ليحمل عليه . كان يستعمل لنقش الكتابة عليه .

هذا بالإضافة إلى الحرير الذي كان يكتب عليه . (وكانت الكتابة معروفة ومنتشرة في مكة إلى حدّ أبعد مما ذهب إليه النقد الحديث لمدة طويلة . وقد دوّنت أجزاء من القرآن على مواد مختلفة متيسرة في بلاد العرب في القرن (٧ م - ١ هـ) كالرقاق والفخار الذي استعمله البابليون والأشوريون للكتابة وعظام ألواح الكتف)(١) .

## المطلب الثناني استظهار القرآن في عهد رسول الله (ص)

والشواهد على استظهار القرآن كثيرة منها :

۱ ـ قوله تعالى : ﴿لا تُحرّك به لسانك لتعجل به \* إِنَّ علينا جمعَه وقرآنه ﴾ [سورة القيامة ؛ الآيتان : ١٦ ـ ١٧] ومعناه لا تحرّك لسانك يا رسول الله للتأكيد على كلمات الآيات قبل فراغ جبرائيل (إِنَّ علينا جمعه ، وقرآنه عليك ، حتى تحفظه ، ويمكنك تلاوته ، فلا تخف فوت شيء منه)(٢).

و (إن علينا جمعه في صدرك ، وقرآنه ، وإجراء قراءته على

<sup>(</sup>١) غود فروا : النظم الإسلامية ، ص ٧٣ .

<sup>(</sup>٢) الطبرسي: مجمع البيان ج ٢/٣٩٧.

لسانك) <sup>(۱)</sup> .

و (إنَّ أمرَ هذا الوحي ، وحفظ هذا القرآن ، وجمعه وبيان مقاصده ، كل أُولئك موكول إلى صاحبه . ودور ـ النبي ـ هو التلقي والبلاغ فليطمئن بالاً ، وليتلق الوحي كاملاً ، فيجده في صدره منقوشاً ثابتاً (١) .

٢ ـ قـوله تعـالىٰ : ﴿ سنقرئـك فلا تنسىٰ ﴾ [سـورة الأعلىٰ ؛ الآيـة :
 ٧] .

فإن النبي منظم كان إذا نزل عليه جبرائيل بالوحي ، يعيد منظم قراءة ما نزل ، مخافة أن ينساه ، فكان منظم لا يكاد جبرائيل يفرغ من آخر الوحي حتى يبدأ النبي منظم بقراءة أوله ، وترديده آية آية ، وتحريك لسانك به حرصاً عليه ، وشغفاً به ، وتأميناً له لتبليغه الأمة . حتى وافته بشرى ربه برفع مشقة الإستظهار عنه ، وأن الله تعالى تكفل بقلبه فلا ينسى ما يقرئه ربه .

٣ ـ كما أن جمّاع القرآن أي حفّاظه على عهد رسول الله سينة كانوا أكثر من أن تحصى أسماؤهم ويكفي للإشارة إلى كثرتهم ، أنه قتل منهم في عهد النبي سينة (سبعون) سنة عد. في (بئر مَعونة)، قال الزنجاني : (ولأجل ذلك أمر النبي سينة علياً علياً علياً علي بجمعه وحذر من تضييعه) (١) ، كما قتل يوم اليمامة (سبعون) من حفاظ القرآن في عهد أبي بكر (رض) ، وفي رواية أنهم كانوا أربعمائة مقرىء ، وذكر ابن كثير : (لما استحر القتل بالقراء ، أي اشتد وكثر في قراء القرآن يوم اليمامة ، يعني يوم قتال مسيلمة الكذاب وأصحابه بني حنيفة بأرض اليمامة . . . قتل من القُراء يومئذ قريب من خمسمائة . . . ) (١) .

<sup>(</sup>١) تفسير شبر: ص ٥٤١ .

<sup>(</sup>٢) سيد قطب في ظلال القرآن مجلد ٨ ، ج ٢٠٤/٢٩ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ القرآن ، ص ٦١ .

<sup>(</sup>٤) ابن كثير ، فضائل القرآن ، ص ٩ .

ولقد كان مسجد رسول الله سَنْتُهُم نادياً عامراً بتلاوة القرآن ، يضج بأصوات الحفاظ ، فأمرهم رسول الله سَنْتُهُم (أن يخفضوا أصواتهم ، لئلا يتغالطوا) .

٤ - كما أن الرسول سينه كان يدفع كل مهاجر جديد إلى أحد الحقاظ ليعلمه حفظ القرآن الكريم ، فشاع حفظه بين الرجال والنساء ، ولقد افتتن المسلمون بحفظ القرآن ، وشغفوا به شغفاً جمّاً ، حتى إن المرأة المسلمة (١) كانت ترضى سورة من القرآن أو أكثر مهراً لها .

وذكر أبو عبيدة في (كتاب القراءات) القرّاء من أصحاب النبي سنّنه ، فعد من المهاجرين : الخلفاء الأربعة ، وطلحة ، وسعد ، وابن مسعود ، وحذيفة ، وسالماً ، وأبا هريرة ، وعبيد الله بن السائب ، والعبادلة (٢) وعائشة ، وحفصة ، وأم سلمة ، ومن الأنصار : عبادة بن الصامت ، ومعاذ الذي يكنّى أبا حليمة ، ومجمع بن جارية ، وفضالة بن عبيد ، ومسلمة بن مخلد (٢) .

بل إن اهتمام الرسول المنظم الدعوة الإسلامية ، منذ خيوط فجرها الأولى المؤلف الدعوة الإسلامية ، منذ خيوط فجرها الأولى المؤلف الأولى وأمره أن يقرئهم القرآن إلى المدينة ، مع من بايعه بالعقبة الأولى وأمره أن يقرئهم القرآن ويعلمهم الإسلام (3) .

<sup>(</sup>۱) عن سهل بن سعد قبال : أتت النبي عرضه المرأة فقبالت إنها قبد وهبت نفسها لله ولرسوله فقال : (ما لي في النساء من حاجة) فقبال رجل : زوجنيها ؟ قال : (اعطها ثوباً) ، قال : لا أجد ، قال : (اعطها ولو خاتماً من حديد) فياعتل له . فقال : (ما معك من القرآن) ؟ قال : كذا وكذا . قال : (زوجتكها بما معك من القرآن) . ابن كثير : فضائل القرآن ، ص ٤٠ .

 <sup>(</sup>۲) وهم: عبد الله بن عمر (ت ۷۳ هـ) ، عبد الله بن عمرو بن العاص (ت ٦٥ هـ)
 عبد الله بن عبساس بن عبد المطلب (ت ٦٨ هـ) ، ومنهم عبد الله بن مسعود
 (ت ٣٢ هـ)

<sup>(</sup>٣) الزنجاني : تاريخ القرآن ، ص ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام : السيرة ، ج ٧٦/٢ .

٥ ـ وبعد فتح مكة راح استظهار القرآن وتعليمه ينتشر بين أهلها ، فقد (طلب النبي سينس معاذ بن جبل أن يبقى في مكة بعد فتحها لكي يفقه الناس في الدين ويعلمهم القرآن) (١) .

وجاء جماعة للرسول ، فبعث معهم عباد بن بشر ، وطلب منه أن يعلمهم شرائع الإسلام ويقرئهم القرآن (٢) .

٦ ـ وكان رسول الله سنت بياشر بنفسه تعليم المسلمين القرآن ، بالإضافة إلى تعليم بعضهم بعضاً . قال عبد الله بن مسعود لأصحابه في الكوفة إني قرأت من لسان رسول الله سنت سبعين سورة (٣) .

وقد روى الطبري عن أحدهم ، أنه قال : حدّثنا الذين كانوا يقرئوننا ، أنهم كانوا يستقرئون من النبي مَرْفَتْ فكانوا إذا تعلموا عشر آيات لم يخلفوها حتى يعلموا ما فيها من العلم ، فتعلمنا القرآن والعمل جميعاً (3) .

وقال عبد الله بن عبـاس ؛ كان رسـول الله سننش يعلمنا التشهـد ، كمـا يعلمنا القـرآن <sup>(٥)</sup> وقال أبي بن كعب : رحت إلى المسجـد فسمعت رجلًا يقرأ ، فقلت من أقرأك فقال رسول الله سننس (١) .

قال المستشرق الفرنسي م . غود فروا :

ومنذ الأيام الأولى للجماعة الإسلامية ، دعا الرسول سَطَّتُ أتباعـه إلى الإجتمـاع ليفضي إليهم بـالــوحى . . . ويحتمـل أن تكــون هـذه

<sup>(</sup>١) الطبري : تاريخ الرسل والملوك ، ج ٣٦٢/٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد : الطبقات ، ج ١١٦/٢ ، (ليدن ١٣٢٢ هـ) .

<sup>(</sup>٣) الطبري : التفسير ، ج ١٨/١ .

 <sup>(</sup>٤) المصدر نفسه : ج ١ / ٨٠ .

<sup>(</sup>٥) السهمي : تاريخ جرجان (حيدر آباد ١٩٥٠ م) ص ٢٨٩ .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه : ج ٣٢/١ .

الإجتماعات لغرض العبادة ، وتبلاوة القرآن ، واحتمال تفسير بعض غوامضه ، ومحاولة تثبيته في ذاكرة المؤمنين والواقع أن ذاكرة هؤلاء المؤمنين الأوائل ، أصبحت خير مؤتمن على الوحي وناقل له . . . ومما يميّز الإنسان ويرفع من قيدره ، أن يكون (حافظاً) ، يحوي القرآن كله في صدره (١) .

## أسباب اندفاع المسلمين لاستظهار القرآن:

الواقع أن هناك أكثر من سبب يدفع بالمسلمين لاستظهار القرآن الكريم وحفظه في الصدور ، ولعل من تلك الأسباب :

أ-إنه دستورهم الذي يسيرون بموجبه ، وفقههم الذي يبين لهم الحلال والحرام ، وما لهم وما عليهم ، فلا بدّ أن يستظهروه ، لا سيما وأنهم ما كانوا يتعلمون القرآن إلا للعمل بمقتضاه ، وتحديد تصرفاتهم وعلاقاتهم ومواقفهم حسب ما يامر وينهي . فلم يكونوا كما عليه اليوم الكثير من المسلمين في علاقتهم بالقرآن ، وحفظه للتكسب به ، وتلاوته في الحفلات والمناسبات لتجميع الناس أو ترتيله في آذان الموتى من على قبورهم ، متناسين أنه دستورهم ، وسبيل سعادتهم وعزتهم ، ونجاتهم ورفعتهم في الدنيا والآخرة ، به سعدوا وسادوا وبتركه ذلوا وخزوا ، ولعذاب الأخرة أكبر لوكانوا يعلمون ، وأنه لا سبيل إلى الهداية إلا سبيله ، ولا مفر إلا إليه ، ولا سعادة إلا به . وهو ما كان عليه إيمان المسلمين الأوائل .

ب ـ إنه آية كبرى في البلاغة ، وكانت عـادة العرب ، استـظهار النصوص البلاغية ، فكيف بالقرآن ، وقد تحـدى كل بليـغ ، وحيّر كـل فصيح .

جــ كانت لحفّاظ القرآن منزلة مرموقة بين المسلمين عامة ،

<sup>(</sup>١) م . غود فروا : النظم الإسلامية ، ص ٧٣ .

ولدى رسول الله سنته خاصة . وهذه الحالة الاجتماعية كافية بحد ذاتها ، لأن يتزاحم المسلمون ويتنافسوا على استظهار القرآن الكريم . قال معاذ : سمعت رسول الله سنته يقول : (ما من رجل علم ولده القرآن إلا توجه الله به يوم القيامة تاج الملك ، وكسي حلتين لم ير الناس مثلهما)(١) .

وإذا كان الإجماع قائماً على أن ما بين دفتي المصحف الكريم هو ما نقل إلينا بالتواتر ، فإنه شاهد صدق على كثرة الحفاظ في عهد رسول الله سينيس ، حتى بلغوا كثرة يؤمن تواطؤهم ، وصارَ نقلهم تواتراً .

## المطلب الثالث تدوين القرآن في عهد رسول الله (ص)

لقد تم تدوين القرآن في عهد رسول الله سينيس، فكان كلما هبط السوحي بالآيات الكريمة ، ثبت في ذاكرة السوسول سينيس وصحابته ، وسجلتها فوراً أيدي أمناء الوحي ، على ما كان لديهم من أدوات ، من عسب ولخاف ورقاع وتحوها . وكانت تودع في بيت رسول الله سينيس.

وفيما يلي بعض الشواهد على تدوين القرآن ، في عهد الـرسول الأمين سَنِيَّةِ:

١ ـ قال أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي (ت ٢٤٣ هـ) في كتاب فهم السنن (كتابة القرآن ليست بمحدثة ، فإنه سيئيس كان يأمر بكتابته ، ولكنه كان مفرقاً في الرقاع والأكتاف والعسب . . . كان ذلك بمنزلة أوراق وجدت في بيت رسول الله سينيس) (٢) .

<sup>(</sup>١) الطبري : التفسير ، ج ١٢١/١ .

 <sup>(</sup>٣) النظر السيوطي ، الإتقال : ج ١/٨٥ ، النزنجاني ، تباريخ القبرآن ، ص ٤٥ ،
 الزركشي البرهان ، ج ٢/٨٦ ، القسطلاني : لطائف الإشارات ، ج ٢/١٥ .

٢ ـ قــال زيــد بن ثــابت : فتتبعت القــرآن أجمعــه من العسب واللخاف وصدور الـرجال . وفي روايـة من العسب والرقـاع والأضلاع . وفي رواية من الأكتاف والأقتاب وصدور الرجال (١) .

وقول زيد بن ثابت: (... وصدور الرجال) أوَّهَمَ بعض الباحثين أن القرآن الكريم لم يدوَّن في عهد رسول الله سينش والشواهد التاريخية والموقائع تُثبت أنَّ زيد بن ثابت أراد بقوله (... وصدور السرجال) أن يعارض ما هو مدون لديه بما هو مستظهر من القرآن عند الحفاظ، ليجمع بذلك صحة الإستظهار وصحة التدوين في مصحف واحد.

٣-حديث الثقلين: وهو قول النبي المنتي النها الذي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله ، وعترتي أهل بيتي ، ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي أبداً (١) ، وفي هذا الحديث دلالة على أن القرآن كان مكتوباً عند وفاة رسول الله المنتي المنافقة من المعاني فيكون القرآن قد كتب في عهد الصحائف التي تضبط طائفة من المعاني فيكون القرآن قد كتب في عهد الرسول المنتي ولم يبق في الصدور فحسب

## ٤ \_ آيات التحدي : مراحية تكويور صور التحدي

إن القرآن تحدَّى المشركين وغيرهم بالإتيان بمثله ، أو بعشر سور أو بسورة من مثله ، مما يدلَّ على أن القرآن بآياته وسوره كان في متناول أيديهم ، وسوره كانت متميزة مشهورة في الخارج ، مشهودة بحيث يتسنى للمشركين أن يظفروا بها ، أو أن تعطى لهم ، وإلاَّ كان التحدي بغير الموجود ، وهو لا يصح .

<sup>(</sup>١) ابن كثير : فضائل القرآن ص ٩ .

<sup>(</sup>٢) هذا الحديث يرويه فريق (وسنتي) بدل (وعتىرتي أهل بيتي) وفي حسباننا أنه لا كبير فرق ، حيث أن العترة الطاهرة من أهل بيت الرسول سنته هم خزنة السنة وطريقها السلاحب فصاحب الدار أدرى بالتي فيها على أن المسلمين متفقون على أنه منظه ترك للأمة (كتاب الله) وهو مورد الإستدلال . .

٥ ـ روى جماعة كالطبراني وابن عساكر عن الشعبي أنه قال (جمع القرآن على عهد رسول الله سلام ستة من الأنصار: أبي بن كعب، وزيد بن ثابت، ومعاذ بن جبل، وأبو الدرداء، وسعد بن عبيد، وأبو زيد قيل هو قيس بن السكن ـ وكان مجمع بن جارية قد أخذه إلا سورتين أو ثلاث) (١) . مما يدل أن بين المسلمين من اشتهر بحيازته القرآن مدوّناً .

على أن في هذه الرواية تأملاً: إذ استطاع الرازي حصر جمع القرآن مدوّناً عند هؤلاء الستة ، إلا أن يكون قد استفسر من جميع المسلمين عند وفاة الرسول سيلي عمن دوّن القرآن ، فلم يجده إلاّ عند هؤلاء الستة ، وهذا في غاية البعد عادة ، لكثرة المسلمين واختلاف أماكنهم ، لا سيما إذا علمنا أن امرأة \_ فكيف بالرجال \_ كانت قد جمعت القرآن مدوّناً ، وأسماها الرسول سيلي الشهيدة ، وكان يزورها في بيتها(٢) ، وقد استشهدت في عهد عمر بن الخطاب . الأمر الذي يدل أن من تم لهم جمع القرآن مدوناً هم أكثر من هؤلاء الستة .

ويُضاف إلى ما سبق ، أن هؤلاء من الأنصار ، وفي المهاجرين من جمع القرآن في عهد النبي مدوناً قطعاً ، ومن دون ريب أو شك ، وفي مقدمتهم الإمام على عشر وقد ذكروا (إنه جمعه على تبرتيب ما أنزل) ٣٠ .

<sup>(</sup>١) الزركشي : البرهان : ج ٢٤١/١ ، وانظر : القيسي ، الإبانة ص ٥٣ .

 <sup>(</sup>٢) وهي أم ورقة بنت عبد آلله بن الحارث ، وكان رسول الله قد أمرها أن تؤم أهل دارها :
 انظر الزنجاني : تاريخ القرآن ص ٤١ ، السيوطي : الإتقان ج ٧٢/١ .

<sup>(</sup>٣) ابن كثير : فضائل القرآن ص ٢٨ .

في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا) (١) . مما يدل أن الرسول سنطيك كان يأمر بتدوين القرآن ويعلم كتبة الوحي موضع ما ينزل من الـوحي بالنسبة للسورة .

٧ - وفي رواية على بن إبراهيم عن أبي بكر الحضرمي عن أبي عبد الله جعفر بن محمد على : إن رسول الله على الله على : يا علي إن القرآن خلف فراشي في الصحف والحرير والقراطيس، فخذوه واجمعوه، ولا تضيّعوه كما ضيّعت اليهود التوراة، وانطلق على على فجمعه في ثوب أصفر ثم ختم عليه (٢).

فإذا أضفنا إلى هذه الشواهد رواية إسلام عمر (٣) وحرص الرسول على تعليم الكتابة (٤) صحابت ، ومن ذكرهم ابن إسحاق في الفهرست (٥) ، بالإضافة إلى أهمية القرآن بالنسبة للرسول مستنس والأمة الإسلامية ، والشريعة الغرّاء ، يتحصل لدينا اليقين والقطع بأن القرآن

<sup>(</sup>١) ابن أبي داود : كتاب المصاحف ، ص ٣١ ، الزركشي : البرهان ج ٢٣٢/١ .

 <sup>(</sup>۲) الزنجاني : تاريخ القرآن ص الح يستر المواني السيري

<sup>(</sup>٣) حين وجد في يد أُخته فاطمة (صحيفة) فيها آيات من القرآن ، وكان بينها وبينه ما كان مما أدى إلى إسلامه ، انظر الزنجاني : تاريخ القرآن ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٤) ذكر الحافظ اللهبي في (تذكرة الحفاظ) روى خارجة بن زيد عن أبيه قال: أتى النبي عورت المدينة ، وقد قرات سبعة عشر سورة ، فقرأت على رسول الله عورت النبي عورت المدينة ، وقد قرات سبعة عشر سورة ، فقرأت على رسول الله عورت والمرت فأعجبه ذلك وقال: «يا زيد تعلم لي كتابة يهود فإني ما آمنهم على كتابي ، قال فحدقته في نصف شهر، ، الزنجاني : تاريخ القرآن ص ٣٨ . ومنها يظهر شدة حرص الرسول عورت على تعليم أصحابه الكتابة ، وتدوين القرآن . (ولعل الصواب فحذفتها) .

<sup>(</sup>٥) ذكر محمد بن إسحاق في الفهرست أن جماع القرآن على عهد النبي سنيس هم على بن أبي طالب على الفهرست أن جماع النعمان بن عمرو بن زيد ، وأبو الدرداء على بن أبي طالب على بن جبل بن أوس ، وأبو زيد ثابت بن زيد بن النعمان ، وأبي بن كعب بن قيس ، وعبيد بن معاوية ، وزيد بن ثابت . الزنجاني : تاريخ القرآن ص ٤٦ .

لم يستظهر في عهد رسول الله مُنْتُ فحسب بل دوّن كاملًا .

ومما تجدر الإشارة إليه ، أن جمع القرآن على صورة مصحف (منسق الأيات والسور) لم يتم في عهد الرسول الأمين سينه ولعل من أسباب ذلك :

## أ ـ تنزيل القرآن منجماً :

فقد كانت تنزل بعض آيات سورة من السور ، وتنقطع بنزول آيات سورة أخرى ــ قبـل تلك السورة أو بعــدهــا ــ ثم يستــأنف الــوحي آيــات السورة الأولىٰ ، وهكذا حتى كمل التنزيل .

ولا شك أن حالة كهذه يتعذر ، بل يستحيل معها جمع القرآن مباشرة عند نزوله في مصحف واحد ، إذ يلزم ذلك تغييراً مستمراً في الرقاع المدوّن عليها ، لتوضع الآية الجديدة محلها ، أو أن يدوّن القرآن حسب نزوله ، وعندئذٍ لا يكون المصحف الذي بأيدينا ، لتداخل نزول آيات سورة بآيات أخرى عند ذاك

ب ـ بعد أن ختم الله تعالى الوحي وأتم النعمة وأكمل الدين ، لم يعش رسول الله سين فترة مناسبة ، ليقوم هو بشرتيب وجمع الرقاع ونحوها في مصحف منسق واحد ، فإنه سين قبض في السنة التي نزلت فيها آخر آية من القرآن . غير أنه سين ما توفي إلا بعد أن أعلم العدد الغفير من الصحابة بترتيب القرآن الكريم ، حتى صار حفاظ القرآن الكريم يقرأونه كاملاً مرتباً على نحو ما أمر به الرسول سيني ، بتعليم من جبرائيل في العرضة الأخيرة (۱) ، فكان ذلك ضماناً لترتيب السور والآيات في مصحف واحد .

 <sup>(</sup>١) في صحيح البخاري عن فاطمة جفيفه : أسر النبي عند البي الي أن جبرائيل كان يعارضني بالقرآن كل سنة مرة ، وأنه عارضني العام مرتين ، ولا أراه إلا حضور أجلي . الزركشي : البرهان ، ج ٢٣٢/١ .

## المبحث الثاني جمع القرآن وتوحيد المصاحف في عهد الخلفاء

المطلب الأوّل جعل القرآن مصحفاً

وى العياشي في تفسيره في ذيل رواية له (قال علي النيم : إن رسول الله النيم الوصائي إذا واريته في حفرته أن لا أخرج من بيتي حتى أولف (۱) كتاب الله ، فإنه في جرائد النخل وفي أكتاف الإبل . . ) (۱) . فحين أتم الإمام علي النيم تجهيز الرسول المراب وتكفينه ودفنه ، والناس منصرفون إلى شؤون البيعة والخلافة في سقيفة بني ساعدة ، انصرف أمير المؤمنين النيم إلى تنسيل تلك الرفاع وتنظيمها وترتيب سورها وآياتها ، وجعلها كتاباً موحداً يحقق ما لم يتسن لرسول الله الرفاع تحقيقه ، وعكف في بيته يجمع القرآن في مصحف واحد من الرقاع المتنوعة غير المنتظمة . وهذا هو معنى الجمع الذي مارسه على بن أبي طالب المتنوعة غير المنتظمة . وهذا هو معنى الجمع الذي مارسه على بن أبي طالب المتنوعة غير المنتظمة . وهذا هو معنى الجمع الذي مارسه على بن أبي طالب المتنوعة على المتنوعة المتنوعة على المتنوعة المتنو

وقد ذكر الكليني: إن علياً علياً علياً عندما جمع القرآن هذا كتاب الله . . وقد جمعته من اللوحين (٣) والمقصود بالجمع : جعله بين دفتي المصحف لا كتابته ابتداءً فإنه كان مدوّناً لديه .

وعن عكرمة قال : (لما كـان بعد بيعـة أبي بكر قعـد علي بن أبي

<sup>(</sup>١) التأليف : الجمع ، ومنه قوله تعالى : ﴿ . . . فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً ﴾ .

<sup>(</sup>٢) إلزنجاني : تاريخ القرآن ، ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ، ص ٤٥٣ .

طالب على في بيته ، فقيل لأبي بكر قد كره بيعتك ، فأرسل إليه فقال : أكرهت بيعتي ؟ قبال : لا . . . قبال : منا أقعدك عني ؟ قبال : رأيت كتباب الله يزاد فيه ، فحدثت نفسي أن لا ألبس ردائي إلا لصلة حتى أجمعه ، قال أبو بكر : فإنك نعم ما رأيت (١) .

وعن محمد بن سيرين قال : (لما توفي النبي سينية أقسم علي أن لا يرتدي برداء إلاَّ لجمعة حتى يجمع القرآن في مصحف)(٢) .

وقـد وردت روايات عـديدة أخـرىٰ ، تنقـل أن الخليفـة أبـا بكـر (رض) مارسٍ تأليف الرقاع التي كان القرآن مدوّناً عليها ، واستنسخ عنها مصحفاً كاملاً منسقاً ومرتباً .

فعندما استحرَّ القتل بقرَّاء القرآن (يوم اليمامة) ، عند قتال مسيلمة الكذاب قال عمر (رض) لأبي بكر (إن حملة القُرَّاء قد قتل أكثرهم يـوم اليمامة ، فلو جمعت القرآن ؟ فإني أخاف عليه أن يذهب حملته ، فقال أبو بكر أفعل ما لم يفعله رسـول الله منظم ؟ ! فلم يزل بـه عمر ، حتى جمعه وكتبه في صحف ، وكان مفترقاً في الجريد وغيره) (٣) .

ومنه يظهر أن أبا بكر أشكل على عمر توحيـد الرقـاع حيث لم يتم في عهد رسول الله سينت بل خلّف رسول الله سينت القرآن مدوّناً ولكن مفرّقاً بين تلك الرقاع ونحوها .

على أن هذه الروايات لا تعارض ولا تزاحم ما ذهبنا إلى ترجيحه من السروايات الأخرى ، من أن أول المبادرين إلى جمع القرآن في مصحف واحد هو الإمام على عند وإنما قام بذلك دون تردد \_ كما وقع لأبي بكر \_ لأنه موصى به من قبل رسول الله عبي من من أب

<sup>(</sup>١) السيوطي : الإتقان ، ج ١/٨٥ .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير : فضائل القرآن ، ص ١٤ .

 <sup>(</sup>٣) اليعقوبي : تاريخه ، ج ١/١٢٥ ، الزركشي : البرهان : ج١/٢٣٣ ، القيسي : الإبانة ص ٢٤ .

السابق . ولا يبعد أن يكون علي بن أبي طالب على جمع القرآن باعتباره وصي رسول الله على أبي طالب على القرآن باعتباره خليفة المسلمين ، في آن واحد .

## المطلب الثاني توحيد المصاحف

ظل المسلمون بالرغم من جمع القرآن وتنسيقه في مصحف واحد ، يقرأ ونه بقراءات شتى لاختلاف ألسنتهم ، فكان الاختلاف في الحركة الإعرابية مثلاً مثاراً للخلاف بينهم ، وتشتيت كلمتهم ، الأمر الذي دعا حذيفة بن اليمان (ت ٣٦ هـ) بعد عودته من فتح بلاد أرمينية وآذربايجان ، مع أهل العراق ، أن يسرع إلى الخليفة عثمان بن عفان (رض) ، ويذكّره بمنع النبي عرفية من الاختلاف في القرآن ، قائلاً له : (أدرك هذه الأمة قبل أن يختلف وا في الكتاب اختلاف اليهود والنصاري)(١) . وهناك روايات تذكر أسباباً عديدة لتوحيد المصحف .

فقام عثمان (رض) بخصع المسلمين على قراءة واحدة ، (وهي القراءة التي كانت متعارفة بين المسلمين ، والتي تلقوها بالتواتر عن النبي النبي المسلمين ، وأحرق المصاحف أو النبي المسلمين ، وأحرق المصاحف أو أتلفها (٢) ، عدا المصحف الذي اختاره واستنسخته لجنة من زيد بن ثابت وجماعة آخرين .

(وفي كلام ابن طاووس رحمه الله في كتاب (سعد السعود) أن عثمان (رض) عاد وجمع المصحف برأي علي علي علي تأييد لما ذكره

 <sup>(</sup>١) ابن كثير ؛ فضائل القرآن : ص ١٠ ، الـزركشي : البرهـان ج ٢٣٦/١ ، القيسي : الإبانة ص ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) الخوثي : البيان ، ص ٢٧٧ .

 <sup>(</sup>٣) قال اليعقوبي : (وكتب في جمع المصاحف من الأفاق حتى جمعت ثم سلقها بـالـماء الحار والخل ، وقيل أحرقها) تاريخ اليعقوبي ج ١٥٩/٢ .

الشهرستاني في مقدمة تفسيره برواية سويد بن علقمة قال: سمعت علي بن أبي طالب على يقول: أيها الناس إياكم والغلو في أمر عثمان، وقولكم حرّاق القرآن، فوالله ما حرّقها إلا من ملا من أصحاب رسول الله على الله القرآن، فوالله ما تقولون في هذه القراءة التي اختلف الناس فيها: يلقى الرجلُ الرجلُ فيقول قراءتي خير من قراءتك، وهذا يجر إلى الكفر، فقلنا بالرأي، قال أريد أن أجمع الناس على مصحف واحد فإنكم إن اختلفتم اليوم كان من بعدكم أشد اختلافاً، فقلنا نعم ما وأيت: فأرسل إلى زيد بن ثابت، وسعيد بن العاص قال: يكتب أحدكم ويملي الأخر، فلم يختلفا في شيء إلا في حرف واحد في سورة البقرة، فقال أحدهما: (التابوت) وقال الآخر: (التابوه) واختار قراءة زيد بن ثابت لأنه كتب الوحي)(۱).

وبهذا يكون عثمان بن عفان (رض) قد وحد المصاحف وذلك باختيار ما تواتر عن رسول الله منتين وإلغاء سائر القراءات ، لا بمعنى تنسيق سوره وآياته بين لوحين كما فعل الإمام على ومن بعده من الخلفاء . (فلم يقصد عثمان قصد أبي بكر في جمع نفس القرآن بين اللوحين ، وإنما قصد جمعه على القراءة الشابتة المعروفة عن النبي سينيس ، وإلغاء ما ليس كذلك)(١) .

وقال أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي: المشهور عند الناس أن جامع القرآن هو عثمان ، إنما حمل عثمان الناس على قراءته بوجه واحد ، على اختيار وقع بينه وبين من شهده من المهاجرين والأنصار (٣) فتم توحيد الناس على مصحف موجد ، على العرضة الأخيرة التي عارض بها جبرائيل رسول الله من في آخر ومضان من

<sup>(</sup>١) الزنجاني : تاريخ القرآن ، ص ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) الزركشي ؛ البرهان ج ١/٢٣٥ ، السيوطي : الإتقان ، ج ١٠/١ .

<sup>(</sup>٣) السيوطي : المصدر نفسه .

عمره ﷺ ، فإنه عارضه به يومئذٍ مرتين(١) .

## المطلب الثالث المصاحف العثمانية ومصيرها

#### ١ ـ عدد المصاحف العثمانية:

بعد قيام عثمان (رض) بحمل الناس وتوحيدهم على قراءة واحدة للقرآن الكريم ، استنسخ عدة نسخ منه ، فرّقها على الأمصار ليتم التعويل عليها دون غيرها .

وقد اختُلف في عدد المصاحف التي عمّمها عثمان (رض) ، والمشهور أنها خمسة كما ذكر ذلك السيوطي في الإتقان . غير أن أبا عمرو الداني ذكر في (المقنع في رسم القرآن) : أكثر العلماء على أن عثمان كتب المصاحف وجعلها على أدبع نسخ ، وبعث إلى كل ناحية واحدة : الكوفة ، والبصرة ، والشام ، وترك واحدة عنده)(٢) .

وقال اليعقوبي: إن عدد المصاحف المستنسخة تسعة ، قال وبعث بها إلى الأمصار ، وعدد الكوفة ، والبصرة ، والمدينة ، ومكة ، ومصر ، والشام ، والبحرين ، واليمن ، والجزيرة (٣) .

وذكر ابن الجزري أنها ثمانية قال: (فكتب منها عدة مصاحف: فوجه بمصحف إلى البصرة، ومصحف إلى الكوفة، ومصحف إلى الشام، وترك مصحفاً بالمدينة وأمسك لنفسه مصحفاً، الذي يُقال له الأم، ووجه بمصحف إلى مكة، وبمصحف إلى اليمن، وبمصحف إلى البحرين) (٤).

<sup>(</sup>١) ابن كثير: فضائل القرآن ، ص ١٠ ـ ١٤ .

<sup>(</sup>۲) الزركشي : البرهان ج ۱ /۲٤٠ .

<sup>(</sup>٣) اليَعقوبيُّ : تاريخ اليَعقوبي ، ج ٢ / ١٦٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن الجزري ؛ النشر في القراءات العشر ، ج ٧/١ .

وعن ابن أبي داودقال: (سمعت أباحاتم السجستاني يقول كتب سبعة مصاحف فأرسل إلى مكة، وإلى الشام، وإلى اليمن، وإلى البحرين، وإلى البصرة، وإلى الكوفة، وحبس بالمدينة واحداً) (١).

ولعل السبب في الاختلاف في عدد المصاحف يرجع إلى الرواة ، حيث اعتمدوا في تعداد المصاحف على الأمصار المذكورة التي وجهت إليها المصاحف ، في الوقت الذي يمكن أن يكون وجه بمصحف واحد إلى مصر والشام مثلا ، فيكون الراجح خمسة مصاحف بعدد الحفاظ الذين أرسلوا معها .

ومن أجل ضمان توحيد القراءات بين المسلمين على الوجه المختار المتواتر ، أرسل عثمان (رض) مع كل نسخة إقليم حافظاً ، يوافق قراءته ، فكان زيد بن ثابت مقرىء المصحف المدني ، وعبد الله بن السائب مقرىء المصحف المكي ، والمغيرة بن شهاب مقرىء المصحف الشامي ، وأبو عبد الرحمن السلمي مقرىء المصحف الكوفي ، وعامر بن عبد الرحمن مقرىء المصحف البصري .

## ٢ - مصير المصاحف العَثَمَانيَةُ وَوَصَفَها اللهِ مَا يَنَا وَوَصَفَها اللهِ

الإجماع بين المسلمين على أن المصاحف التي عمّمها عثمان بن عفان (رض) على الأمصار - أياً كان عددها - كانت متطابقة فيما بينها ، متماثلة مشتملة على القرآن كله ، المنقول عن النبي سيئت نقلا متواتراً ، يضم ماثة وأربع عشرة سورة . وهذه النسخ خالية من النقط والشكل والنقوش التي نجدها اليوم في المصاحف التي بأيدينا ، كما أنها كانت خالية من أسماء السور والفواصل على المشهور .

على أن مصير هذه المصاحف غير معروف بصورة جلية متقنة ، غيـر أن ابن كثير (ت ٧٧٤ هـ) قـد رأى مصحف الشـام ، وقـد جـاء في

<sup>(</sup>١) ابن أبي داود : كتاب المصاحف ، ص ٣٤ .

كتابه فضائل القرآن قوله:

(أما المصاحف العثمانية الأثمّة ، فأشهرها اليوم في الشام بجامع مشق عند الركن ، شرقي المقصورة المعمورة بذكر الله ، وقد كان قديماً بمدينة (طبرية) ، ثم نقل منها إلى دمشق في حدود سنة (١٨٥ هـ) ، وقد رأيته كتاباً عزيزاً جليلاً عظيماً بخط حسن مبين ، قوي ، بحبر محكم ، في رق أظنه من جلود الإبل)(١) .

وفي مكتبة الإمام الرضاعلي بن موسى عظي في خراسان نسخ من القرآن الكريم يعتقد أنها بخط الإمام علي عظي وسائر أولاده المعصومين عظيم .

وقال الزنجاني : ورأيت (خمسة شهر ذي الحجة سنة ١٣٥٣ هـ) في دار الكتب العلوية في النجف ، مصحفاً بـالخط الكـوفي كتب على آخره : كتبه علي بن أبي طالب في سنة أربعين من الهجرة)(٢) .

ولقد استمر المسلمون منذ أن اختار الله تعالى لرسوله بيلت دار الكرامة على استظهار القرآن الكريم واستنساخه ، فأنت تجد في كل جيل من الأجيال ألوفاً من المصاحف ، وألوفاً من الحفاظ ، فتكون الوف المصاحف رقيبة على استظهار الحفاظ ، وألوف الحفاظ رقباء على نسخ المصاحف .

(وليست كهذه ، حال العهد القديم ـ التوراة ـ الذي لم تعتـرف له بالصحة الدراسة النقـدية للشـراح المحدثين ، فيمـا عدا واحـداً من كتبه هو كتاب «أرمياء» .

وليس العهد الجديد ـ الإنجيل ـ بأسعد حالاً ، فقد ألغى مجمع أساقفة (نيقية) كثيراً من أخباره ، مما زرع الشك حول ما تبقى منه وهو (الأناجيل) .

<sup>(</sup>١) ابن كثير: فضائل القرآن ، ص ١٥ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ القرآن : ص ٦٨ .

وهذه الأخيرة بدورها لا تعتبر الآن من الصحاح ، لأن النقد أثبت أنها قد «وضعت» بعد المسيح بأكثر من قرن ، أي بعد عصر الحواريين الذين تنسب إليهم التعاليم المسيحية .

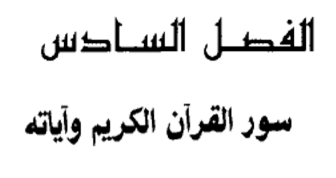
وعلى هـذا فإن شكـوكاً كثيـرة تحوم الآن حـول القيمة التـاريخيـة للوثائق اليهودية)(١).

أما القرآن الكريم فقد ظل ينتقل من جيل إلى جيل بطريقة متقنة فذة فريدة ، تعارف الناس عليها ، حتى انتشر من أقصى بلاد المسلمين في شمال غربي أفريقيا ، إلى أقصى البلاد الإسلامية في جنوب شرقي آسياً .

ولم يتفق لكتاب من التواتر ودقة النقل ، ما اتفق للقرآن الكريم ، وإنما كان ذلك لأنه لا نبي بعد محمد سلام ، ولا شريعة بعد الإسلام ، ولموعد الله تعالى الذي صدق وعده : ﴿إنا نحن نزّلنا الذكر وإنا له لحافظون﴾ [سورة الحجر ؛ الآية : ٩] .

مراقعة تكييزرون إسدوى

<sup>(</sup>١) مالك بن نبي ؛ الظاهرة القرآنية ، ص ١٠٨ - ١٠٩ .





- السورة والآية : تعريفهما ، معرفتهما ، ترتيبهما
  - حكمة جعل القرآن سوراً .
    - أسماء السور وتقسيمها .





# المطلب الأوّل تعريف السيورة والآية

## تعريف السورة :

قال أبو عبيد وغيره : إنها غير مهموزة ، مأخوذة من سور البناء ، وكل منزلة رفيعة فهي سورة . ومنها قول النابغة :

ألم تر أنَّ اللَّهُ أعطاك سورةً ترى كلُّ ملك دونها يتذبذب

وقيل إنها مهموزة ، فيكون معناها القطعة من القرآن انفصلت عما سواها وأبقيت(١) ، فصارت وحدة مستقلة تشتمل على مقدار من الآيات وتحمل اسماً خاصًاً بها .

قال القتيبي: السورة تهمز ولا تهمز، فمن همزها جعلها من أسارت: أي أفضلت، من السؤر: وهو ما بقي من الشواب في الإناء، كأنها قطعة من القرآن (٢).

<sup>(</sup>١) ابن كثير ؛ تفسير القرآن العظيم ج ٧/١ ، السيوطي : الإتقان ج ٥٢/١ .

<sup>(</sup>٢) الزركشي: البرهان، ج ٢٦٣/١.

وقيل إن السورة : طائفة من القرآن والتي أقلُها ثلاث آيات<sup>(١)</sup> . تعريف الآيــة :

الآية لغة : العلامة أو الدلالة ، قال تعالىٰ : ﴿ سُنُويِهِم آياتُنَا فَيِ الْأَفَاقَ ، وَفِي أَنْفُسِهُم حَتَى يَتَبِيَّنَ لَهُم أَنْهُ الْحَقّ ، أو لَم يَكُفِ بربَّكُ أَنْهُ عَلَى كُلُّ شَيْء شَهِيد﴾ [سورة نُصَلت ؛ الآية : ٥٣] .

والآية اصطلاحاً: هي الواحدة من المعدودات في سور القرآن، وهي عملامة أو دلالية على صدق رسالية النبي سينائه وعلى عجز من تحداهم لذلك فهي دليل معجز. فالآية هي: أصغر الوحدات التي يتألف منها النص القرآني.

## المطلب الثاني معرفة السورة والآية

#### معرفة السورة:

تتم معرفة السورة بتوقيف من الشارع المقدس دون قياس أو اجتهاد فهي تستمد شكلها واستقلالها من النص الشرعي .

وتبتدىء السورة بالبسملة عادة غير أن سورة (براءة) لم تبتدىء بها ، وقد جاء تعليلها عن علي عظم : بأن البسملة أمان وهذه السورة نزلت لرفع الأمان بالسيف ، بعد أن نقض المشركون العهد ، أو هموا بنقضه ، فأمر الله تعالى أن تنقض عهودهم ويرفع الأمان ويجرد السيف . والبسملة جزء من آية : ٣٠ من سورة النمل (٢)

 <sup>(</sup>١) صاحب الجواهر: الشيخ محسن ، الفرائد الغوالي على شواهد الأمالي للسيد المرتضى ص ١٨٥ .

 <sup>(</sup>٢) انظر للمؤلف: التجويد وآداب التلاوة: بحث البسملة، وراجع مسائل فقهية للسيد عبد الحسين شرف الدين، الدكتور إبراهيم بسيوني: البسملة ص ١٣.

وتتألف كل سورة من مقدار من الآيات يتراوح بين ثـلاث ـ كسورة العصر ـ وبين ست وثمانين وماثتين آية ـ كسورة البقرة ـ .

#### معرفة الآية :

بالرغم من معرفتنا أن الآية هي طائفة من حروف القرآن الكريم ، وأنها أصغر الموحدات التي يتألف منها النص القرآني ، ويفصل بين الواحدة منها والأخرى فاصل ، إلا أن ترتيب الآيات وموقع الآية من السورة ، ومعرفة كونها آية أم لا كل ذلك يتوقف على الشارع . فمعرفتنا الآية تتم من صاحب الرسالة الغرّاء الرسول موسيّس فلا مجال للمعرفة غير هذا المجال ، فالتوقيف الشرعي هو وحده مصدر معرفتنا بذلك .

ولهذا فإن (الم) تعدّ آية حيث وقعت من السور المفتتح بها<sup>(۱)</sup> ، و (حم) و (المص) كذلك . وليست (طس) و (الر) آية لعدم ورود النص بها ، وهذا مذهب الكوفيين ، وما سؤاهم لم يعدوا شيئاً منها آية .

# المطالب الثبالث ترتيب الآيات والسور

نبحث فيمـا يلي ترتيب كـل من الآيات والسـور من حيث النـزول والتدوين والتلاوة لما بين هذه الأمور الثلاثة من فوارق .

## ١- ترتيب الآيات:

#### أ ـ ترتيب النزول :

سبق أن ذكرنا أن نزول الآيات تم تنجيماً ، ومع ذلك لم يكن على نحو تتابعها الخاص المدون في سور المصحف . فقد يفصل بين الآية وما بعدها من آيات السورة نفسها فاصل زمني يطول أو يقصر حسب الحكمة التشريعية الإلهية فتظل السورة طيلة هذه المدة مفتوحة

<sup>(</sup>١) كما في سورة البقرة ، وآل عمران ، العنكبوت ، الروم ، لقمان ، السجلة .

بانتظار بقية آياتها ، وخلال ذلك الفاصل الزمني قمد تنزل آيات سورة أخرى ، حتى إذا اقتضت حكمة الله ، وحاجة الناس إلى تكملة السورة الأولى نزلت بقية أو بعض آياتها .

ويعـرف ترتيب نــزول الآيات من الــروايــات المنقــولــة والنصــوص التاريخية والشواهد التي قارنت النزول .

#### ب- ترتيب التدوين:

من الواضح أن لكل آية موضعها الخاص بين آيات سورتها ، وهذا الموضع يعرف عن رسول الله عند الله تعالى . وهو ثابت قطعي لا خلاف فيه بين المسلمين ، وهو كما مدون في المصاحف الشريفة التي بأيدينا ، والمنقولة نقلًا متواتراً عن الرسول الأمين عبين .

فلقد كان رسول الله سيئت يلقن أصحابه وكتبة وحيه ما ينزل من القرآن على الترتيب الـذي هـو عليه الآن في المصـاحف، بتعليم من جبرائيل عند نزول كل مقدار من الآيات أنها تكتب بعد آية كذا في سورة كذا .

ولهـذا فـإن تــرتيب الأيــات في الســور تــرتيب إلٰهي ، تــولاه النبي سطات كما أخبره به جبرائيل عن أمر ربه ، لأن القرآن محفـوظ في اللبي الثابت ، على هذا الترتيب ، وليس في ترتيب الآيات أية رخصة .

#### ج - ترتيب التلاوة:

كان رسول الله ﴿ اللهِ اللهُ ا

#### ٢ ـ تـرتيب السور:

#### أ ـ ترتيب نزول السور :

لا شك أن ترتيب نزول السور ليس على نسق ما هي عليه في المصاحف. فنحن نجد أن ترتيب نزول القرآن يبدأ بسورة (العلق) في مكة ثم (ن والقلم) ويستمر النزول ما يقرب من ثلاث عشرة سنة تعقبها الهجرة المباركة حيث يبدأ النزول في المدينة المنورة بسورة (البقرة) ثم (الأنفال) ، وكانت آخر سورة نزلت من القرآن الكريم هي سورة (النصر) نزلت في (منى) في حجة الوداع . وقيل إن آخر ما نزل من الآيات فاليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً إسورة المائدة ؛ الآية : ٣] نزلت بعرفات في حجة الوداع أيضاً . وبعدها بقرابة شهرين دعا الله تعالى رسوله وحبيبه إلى دار الكرامة والبقاء .

#### ب ـ تـرتيب التـدوين : 🕤

ذكرنا قبل قليل ترتيب نزول السور وهو يختلف تماماً عن تـرتيب تدوينها في المصاحف حيث يبتدىء بسورة (الفاتحة) وهي مكية مدنية ، ثم سورة (البقرة) وهي مدنية نزلت بعد الهجـرة ، ثم سورة (آل عمـران) وينتهي المصحف بسـورة (النـاس) وهي مكيـة وآخـر ســورة في جميع المصاحف .

وقد اختلف الناس في ترتيب تدوين السور في المصاحف إلى ثلاثة اتجاهات: فمنهم من قال إنه اجتهادي ، قال ابن كثير (فأما ترتيب السور فمن أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه)(١) (وهذا مذهب مالك والقاضى الباقلاني)(٢).

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن ، ص ١٢ .

<sup>(</sup>۲) الزركشي : البرهان ، ج ۲۸۷/۱ .

ومنهم من قال إنه تـوقيفي كله لا يدخله الـرأي والإجتهاد كتـرتيب الآيات ضمن كل سورة . ومنهم من فصَّل ، فقـال : منه مـا هو تـوقيفي ومنه ما هـو اجتهادي . وقـد اجتهد كـل فريق بحشـد أدلة من الـروايات والسيرة لتأييد وإسناد ما ذهب إليه(١) .

غير أن اختلاف مصاحف الإمام على على على وعبد الله بن مسعود وعبد الله بن مسعود وعبد الله بن عباس والإمام أبي عبد الله جعفر بن محمد في ترتيب سورها يشير إلى أن ترتيب السور كان باجتهاد الصحابة الجامعين ، بخلاف وضع الآيات في محالها فإنه كان بنص النبي المراب المراب ، وتواتر عنه ذلك .

#### جــ ترتيب تلاوة السور:

إن تلاوة السور ليست توقيفية كتلاوة الآيات ، بل للقارىء أن يقرأ من السور ما يتيسر له دون التزام بترتيب معين ، دلّ عليه حديث حـذيفة وهـو في الصحيح أنـه عنه قرأ في قيام الليل (البقرة) ثم (النساء) ثم (آل عمران)(٢).

كما أن للقارىء أن للوتل ما يتيلس لـ من آيات سـورة من السور دون التزام بتكملة تلك السررة واكن على حسب ترتيب آياتها المدونة في المصحف كما ذكرنا .

# المبحث الثاني حكمة جعل القرآن سورآ

نحن نعتقد أن الله تعالىٰ حكيم في كــل ما يصــدر عنه ، منـزَّه عن العبث ، وقــد شاءت إرادتــه أن يجعل القــرآن ســوراً ، ولم يجعله بــابــاً

<sup>(</sup>١) أنظر الزنجاني : تـــاريــخ القــرآن ، ابن أبي داود : كتــاب المصــاحف ، ابن كثيــر : فضائل القرآن ص ٢٦ ، وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير : فضائل القرآن ص ٢٤ .

واحداً ، ولا بدّ أن يكون ذلك منه عن قصد وتــدبير ، وحكمــة وتقديــر ، وأسرار هو أعلم بها .

غير أن هذا الإعتقاد لا ينافيه أن نقول بوجود حكم وفوائد يمكن للعقل أن يستشفها ويدركها . قد تكون هي الأسباب التي جاء القرآن من أجلها سوراً ، وقد لا تكون ، باعتبارها ليست أموراً شرعية منصوصة بل هي قضايا تتوقف على فهم روح الرسالة ومنهج القرآن وطبيعة المجتمعات .

وإذا لم يكن ما سنذكره أسباب جعل القرآن سوراً ، فلعلها من جملة تلك الأسباب :

#### ١ ـ التعجيــز:

فقد تحدى القرآن الكريم أن يؤتي بسورة من مثله دونما تعيين ، ولما كانت سوره الشريفة مختلفة في عدد آياتها ، ومتباينة في موضوعاتها التي عالجتها ، وضروب وأساليب البلاغة وصور الفصاحة التي تضمنتها ، فصارت سورة (الكوش بآياتها الثلاث ، معجزة كإعجاز سورة البقرة ، مما يدل على أن الإعجاز في القرآن غير متوقف على طول أو قصر السورة ، ولا على موضوع التشريع ، أو أسلوب القصة أو أخبار الحشر والنشر والأمم الغابرة ، ولا على براهين العقيدة العقلية وما إلى ذلك . بل كل سورة في القرآن موضع تحدد ومعجزة ، وكل سور القرآن معجزات رغم التباين فيما بينها .

فهذه السور أظهرت إعجاز القرآن بصورة أشد وأقوى ، بخلاف ما لولم يكن القرآن سوراً ، فقد يكون من الممكن أن يلتمس بعضهم المعاذير ، لضخامة محل التحدي ، ولوسعه وتعدد مواضيعه ، فيضعف وجه الإعجاز ، إذ إن تحدي الناس أو الإنس والجن بأية سورة من السور أظهر للإعجاز وأنكل في التعجيز من تحديهم بمجموع السور مجتمعة .

### ٢ - التيسير:

إن من يستظهر سورة كاملة من القرآن يكون ـ عادة ـ أنشط في استظهار سورة أخرى ، وأبعث على أدامة واستمرار الإستظهار من أن يستظهر القرآن كله ، باباً واحداً ، أو متصلاً دون تفصيل . إذ السور تبعث التدرج في الاستظهار وتيسره على الحفّاظ .

#### ٣ ـ التشويــق :

إن من يقرأ أو يحفظ سورة مستقلة يعتز بها ويعظم شأنه ، إذ يكون قد أحرز قطعة كـاملة من القرآن الكـريم ، فيجدّ إلى تــلاوة أو استظهــار غيـرها بشـوق ورغبة . فعن أنس قــال : كان الـرجل إذا قــرأ البقــرة وآل عمران جلَّ فينا .

## ٤ ـ التبويــب :

إن اختلاف مواضيع وأهداف السور الكريمة ، وتباين النواحي البلاغية والبيانية التي تعرضت البها ، وتفاوت الأساليب النظمية ، والتصويرات الحسية التي تقاعب بين آباتها ، لزم أن تحتفظ كل سورة من سور القرآن الكريم بمضامينها ومعالمها الخاصة ، واستقلالها عن سائر السور .

فالقارىء للقرآن الكريم يجد في كل سورة عبيراً ، وفي كل آية نفحة تشيع فيه إحساساً خاصاً ، فسورة (يوسف) تترجم عن قصته ، وهي وإن زادت على مائة آية إلا أنها لم تذكر جنة ولا ناراً . وسورة (المجادلة) ضمّت كل آية فيها اسمه تعالىٰ ، وسورة المنافقين تترجم عن سيكولوجية النفاق ، وتفضح مكائد المنافقين وتكشف أساليب خداعهم ومكرهم وهكذا .

## المبحث الثالث أسماء السور وتقسيمها

#### ١ ـ أسماء السور:

كل سورة إسماً ، وللبعض منها اسمان أو أكثر . فسورة الفاتحة تسمى لكل سورة إسماً ، وللبعض منها اسمان أو أكثر . فسورة الفاتحة تسمى (فاتحة الكتاب) و (أم الكتاب) و (السبع المثاني) وقيل إن لها نيفاً وعشرين اسماً لشرفها . وسورة (محمد) قد سمى سورة (القتال) ، وسورة (غافر) قد تسمى سورة (المؤمن) ، وسورة (براءة) قد تسمى سورة (التوبة) و (العاضحة) و (الحافرة) و (العذاب) .

وتسمية السور قد يكون باعتبار أولها فسورة التوبة تسمى (براءة) لافتتاحها بهذه الكلمة . وقد تسمى بما اختصت به السورة كسورة (النساء) لما تردد فيها من ذكر للنساء وأحكامهن ، في حين يسمى البعض الآخر بما تحكيه من قصص أو تفصل من أحكام وهكذا . وكما تسمى سورة واحدة بأسماء عديدة ، تسمى سور باسم واحد ، كالمسماة بسور (الر) و (الم) على القول بأن فواتح السور أسماء لها .

ونحن لا نملك ما نستطيع معه الجزم على أن أسماء السور توقيفية ، مع ما لدينا من كثرة أسماء للسورة الواحدة ، ومن تعاليل لهذه التسميات فسورة تسمى سورة (غافر) لأن فيها ﴿غافر الذنب . . . ﴾ وهي تسمى مؤمن لأن فيها ﴿وقال رجل مؤمن . . . ﴾ [الآية : ٣ ، ٢٨] . يُضاف إلى ما ذكرنا أن في المسلمين من عارض وضع الأسماء على سور المصحف العثماني ، وإن لدينا بعض المصاحف خالية من هذه الأسماء مما يرجح القول إنها أسماء اجتهادية وليست توقيفية .

#### ٢ - تقسيم السور:

تقسم السور الكريمة بحسب عدد آياتها الكريمة إلى :

### أد السبع الطُول:

جمع طولى ، تأنيث الأطول ، كالكُبَر جمع كُبرى مؤنث أكبر وسميت طُولًا لأنها أطول سور القرآن ، وهي (البقرة) و (آل عمران) و (النساء) و (المائدة) و (الأنعام) و (الأعراف) ، أما السابعة فقيل إنها سورة يونس (۱) ، وفي رواية أُخرى أنها سورة الكهف(۲).

#### ب ـ المئون:

سميت بذلك لأن كل سورة منها أقصر من الـطُـوَل وتـزيد آيــاتها على مائة آية وهي : (التوبة) و (النحل) و (هــود) و (يوسف) و (الكهف) و (الإسراء) و (الأنبياء) و (طه) و (المؤمنون) و (الشعراء) و (الصافات) .

### جــ المثانــي:

وهي السور ما بعد المئين، قيل في سبب هذه التسمية إنها ثنت المئين بعد السبع الطول، وقيل لتثنيتها الأمثال التي ذكرتها، وهي السور التي آياتها أقل من مائة .

#### د ـ المفصَّل:

وهي قصار السور من سورة الحجرات حتى سورة الناس سميت بذلك لكثرة الفصول بين سورها بالبسملة .

<sup>(</sup>١) ابن كثير : تفسير القرآن العظيم ج ٢٥/١ ، السيوطي : الإتقان ، ج ٦٤/١ .

#### ٣ ـ عـدد سور القرآن وآياته وحروفه :

يحسن أن نذكر أن عدد سور القرآن (١١٤) سورة وعدد آياتها على طريقة الكوفيين عن أبي عبد الرحمن عبد الله بن حبيب السلمي عن على بن أبي طالب على أبي القرآن على طريقتهم (٦٢٣٦) آية (١) وأن حروفه بلغت (٣٢١٢٥٠) حرفاً .

واتفاق المسلمين على أن عدد سور القرآن مائة وأربع عشرة سورة كما ذكرنا أولها الفاتحة وآخرها الناس ، كما هي في المصحف العثماني ، ومن جعل سورتي الأنفال والتوبة سورة واحدة (٢) عدها مائة وثلاث عشرة .

وأما ما يُقـال إن مصحف عبد الله بن مسعـود فيه مـائة واثنتـا عشرة سورة فسبب ذلك أنه لم يدون المعوذتين لشبهة (الرقية) (٣) ثم رجـع عن ذلك .

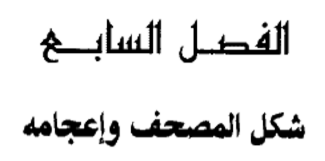
وأما اختلاف العلماء في عد الآي والكلم والحروف فمرده أن النبي سننه كان يقف على رؤوس الآي وقد لا يقف فيتوهم السامع بفواصل الآي . وأما من حيث الاختلاف في الكلم ، فإن الكلمة لها حقيقة ومجاز ورسم ، واعتبار كل منها جائز فكل من العلماء عند عد الكلم اعتبر أحد الوجوه الجائزة ، كما في (عمّ) و (ممّ) و (فيم) ونحوها .

<sup>(</sup>۱) وحكى ذلك أبو عمرو الداني في كتابه البيان ، أنظر ابن كثير : تفسير القرآن العظيم ج ١/٧ ، الـزركشي : البـرهـان ، ج ٢٤٩/١ ، السيـوطي : الإتقــان ، ج ٢٤٩/١ - ٧٠

 <sup>(</sup>۲) تدعى سورت الأنفال والتوبة القرينتين لأنهما لم يفصل بينهما (بسم الله الرّحمن الرّحيم) فلربما عدها العادون سورة واحدة .

 <sup>(</sup>٣) الرقية ؛ أن يستعان بقوى تفوق القوى الطبيعية لأمر من الأمور . وإنما اعتبر ابن مسعود المعوذتين رقية حيث قيل إن رسول الله سرائية كان يقرأهما ، وكذا السزهراء فاطمة عائلة على الحسن والحسين عائلة حفظاً لهما من الشرور .







- معنى الشكل وَالْإِعْجِامِسِ مِن
- تاریخ شکل المصحف و إعجامه .
- الآراء في شكل المصحف وإعجامه .





#### الشكل :

يصطلح على الرموز الكتابية التي تضبط حركات الأحرف أو تــدل على إعراب الكلمة بــ (الشكل) . وهي العلامــات التي تدل على الفتــح والكسر والضم والسكون والتنوين .

وقد بدأ الشكل أول مرة بـوفعع (نقطة) مدورة فـوق أول الحرف للدلالـة على الفتح ، ونقطة تحت آخره للدلالـة على الكسـر ، ونقطة على آخره للدلالة على الضم ، ونقطتين علامة السكون .

ثم تطورت هذه العلامات ، فصارت ـ كما هو معروف الآن ـ الفتحة خطأ مائلًا تحته ، والضمة واوأ صغيرة فوقه ، والتنوين علامتين من هذه العلامات .

### الإعجام :

الإعجام لغة الاختبار والتمييز ، يُقـال عجمت العود فـوجدتــه هشأ أي فحصت قوته واختبرتها . والإعجام في الكتابة يعني تمييز الحروف المتشابهة في الرسم كالباء والتاء والثاء وكالحاء والخاء والجيم ، وكالسين والشين ونحوها . ويتم تمييز هذه الحروف بوضع نقطة أو أكثر فوق الحرف أو تحته للتفريق بينها ، فالباء المعجمة ما كان تحتها نقطة ، والثاء ما كانت فوقها ثلاث نقاط . والحاء المهملة هي الخالية من النقاط والجيم المعجمة ما تحتها نقطة واحدة وهكذا .

وعلى ضوء هذا البيان يتضح أن شكـل المصحف يعني العلامـات الكتابية التي عيّنت حـركة حـروف كلماتـه . وإن إعجام المصحف يعني تمييز حروفه المتشابهة في الرسم بعضها عن البعض الآخر بالنقط .

# المبحث الثاني تاريخ شكل المصحف وإعجامه

كان العرب حديثي العهد بالكتابة والخط ، وقد تلقوا معرفة الخط عن طريق الإتصال بين أفرادهم وأهل العراق أو الشام . الأمر الذي أدّى إلى تعلمه في الحجاز ، وكان الخط الشائع هو السرياني ، وهو خال من النقط ثم تطور إلى الخط الكوفي المعروف .

وكان العرب بما لديهم من أصالة الفصاحة ، والمنعـة الذاتيـة عن اللحن ، والـذوق الأصيـل في النـطق الصحيـح ، في غنى عن الشكـل والإعجام فيما يقرأون أو يكتبون .

وتدوين القرآن في عهد الرسول عينية ونسخه في المصاحف في عهد الصحابة والخلفاء، وكذلك النسخ العثمانية الأم كانت خالية من الشكل والإعجام.

ويقول أبو حيان التوحيدي : (إن علي بن أبي طالب عظم سمع قارئاً يقرأ على غير وجه الصواب ، فساءه ذلك ، فتقدم إلى أبي الأسود الدؤلي حتى وضع للناس أصلاً ومثالاً وقياساً بعد أن فتق له حاشيته ،

ومهَّد له مهاده ، وضرب له قواعده)(١) .

وعن يحيى بن يعمر أن أبا الأسود الدؤلي دخل إلى ابنته بالبصرة فقالت له: يا أبتِ ما أشدُّ الحرِّ (رفعت دال أشد) فظنها تسأله وتستفهم منه أي زمان الحر أشد؟ فقال لها: شهر ناجر (يريد شهر صفر. كانت الجاهلية تسمي شهور السنة بهذه الأسماء). فقالت يا أبتِ : إنما أخبرتك ولم أسألك. فأتى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عشه، فقال: يا أمير المؤمنين ذهبت لغة العرب، لما خالطت العجم، وأوشك إن تطاول عليها زمان أن تضمحل فقال له: وما ذلك؟ فأخبره خبر ابنته، فأمره فاشترى صحفاً بدرهم وأملى عليه: الكلام كله لا يخرج من اسم وفعل وحرف جاء لمعنى (وهذا القول أول كتاب سيبويه) ثم رسم أصول النحو كلها فنقلها النحويون وفرعوها، (وقيل لأبي الأسود الدؤلي من أين لك هذا العلم - يعنون النحو - فقال: أخذت حدوده عن علي بن أبي طالب عشه ()\*

وقد اشتهر أيضاً أن أبا الأسبود الدولي أفزعته حادثة فسبق إلى وضع علامات حتى يعرف الناس بها كلام الله تعالى . فقد سمع قارئاً يقرأ قول الله تعالى : ﴿إِنَّ الله بريء من المشركين ورسوله . . . ﴾ اسورة التوبة ؛ الآية : ٣] فقرأ بكسر اللام (ورسوله) فقال أبو الأسود عز وجه الله أن يبرأ من رسوله ، فاجتهد لمنع الجهال من هذا اللحن في كتاب الله . فوضع علامة الضم نقطة مدورة بين أجزاء الحرف ، وعلامة الفتح نقطة فوقه ، وعلامة الكسر نقطة تحته ، وجعل علامة السكون نقطتين .

وجاء أيضاً: (إن أول من وضع نقط المصحف وحفظه من

<sup>(</sup>١) التوحيدي ؛ البصائر والذخائر ، ج ١ (بغداد ١٩٥٤) ص ١٧٥ .

<sup>(</sup>٢) أبو الفرج الأصبهاني ؛ الأغاني ج ٢٩٨/١٢ ، وما بعدها .

التحريف أبو الأسود الدؤلي صاحب أمير المؤمنين)(١) .

وقــال القلقشنــدي : وقـــد روي أن أول من نقط القــرآن ووضـــع العربية أبو الأسود الدؤلي من تلقين أمير المؤمنين علي كـرّم الله وجهه(٢) وهذه النقط. المدورة هي بداية شكل القرآن .

وقيل إن تلميذ أبي الأسود الدؤلي وهو يحيى بن يعمر هـو أول من نقط المصحف (٣) ، وقيل إنه نصر بن عاصم .

وعلى أية حال فقد استمر الخط القرآني تشكله هذه الدوائر التي دوّنت بلون يغاير لون الخط خشية أن تختلط بالحروف القرآنية وتعجم بعض حروفه نقط ، حتى جاء الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ١٧٥ هـ) حيث أكمل شكل الخط العربي واستبدل النقط المدورة بعلامات هي الفتحة والكسرة والضمة والسكون ثم أعقبه سهل بن محمد المعروف بأبي حاتم السجستاني (ت ١٤٨ هـ) فألف كتاباً في نقط القرآن وشكله .

وفي نهاية القرن الثالث الهجري بلغ رسم الخط ذروته في الإتقان والجودة والحسن ، واتسع على أثره نشاط استنساخ القرآن الكريم . وانتشر وشاع هذا الشكل الجديد من الخط والنقط والشكل ، حتى عمّ وألفناه في المصاحف التي بأيدينا .

# المبحث الثالث الآراء في شكل المصحف وإعجامه

نستطيع بما لدينا من روايات ونصـوص ، أن نصنف المواقف التي

 <sup>(</sup>١) الصدر؛ تأسيس الشيعة، ص ٣١٨، انظر كذلك: المحكم في نقط المصحف للداني، والبرهان للزركشي ج ٢٥٠/١، وانظر الإتقان للسيوطي ج ١٧١/٢.

<sup>(</sup>٢) صبح الأعشى ، ج ١٥١/٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن أبي داود ، كتاب المصاحف ، ص ١٤١ .

اتخذت إزاء شكل المصحف بالنقط المدورة إلى ثـلاثة اتجـاهات<sup>(١)</sup> ، فمنها مانع ، ومنها مجيز ، ومنه مفصّل :

أ\_فالصحابي عبد الله بن مسعود\_كما جاء ذلك عن أبي عبيد وغيره\_أنه قال : (جرّدوا القرآن ولا تخلطوه بشيء) .

ب\_وقال النووي: نقط المصحف وشكله مستحب، لأنه صيانة لحمد من اللحن والتحريف. وأخرج ابن أبي داود: عن الحسن وابن سيرين عن المصحف ينقط بالنحو؟ فقالا: لا بأس به. وعن خالد الحذاء: قال رأيت ابن سيرين يقرأ في مصحف منقوط. وعن نافع بن أبي نعيم القارىء قال سألت ربيعة بن أبي عبد الرّحمن عن شكل القرآن في المصاحف، فقال: لا بأس به.

جــوقال مالك: لا بأس بالنقط في المصاحف التي تتعلم فيها العلماء، أما الأمهات فلا، وقال مجاهد ينبغي ألا يُشكّل إلاّ ما يُشكِلُ .

إن هذه المواقف المتفاوتة إزاء العلامات التي تضبط حركة الحروف في المصحف، فيها قدر جامع متيقن، هو الحرص على سلامة القرآن الكريم، والحفاظ عليه من الزيادة والنقصان، واللحن والتحريف. وقد اختلفت الوسائل واتفقت الأهداف واتحدت الغايات:

١ - فمن أجاز شكل المصحف أدرك أن هذا العمل من أسباب الحفاظ عليه من اللحن ، والتورط في تغيير الإعراب أو النطق بالكلمة ، الأمر الذي قد يفضي إلى تغيير مضاد في المعنى ، لأن التوسع الإسلامي لم يضف أمما إلى العرب ليست لديها المنعة الذاتية والقدرة على تجنب الخطأ واللحن في القرآن فحسب ، بل إن اختلاط تلك

<sup>(</sup>١) ابن أبي داود: كتاب المصاحف، ص ١٤٢ - ١٤٣، السيوطي: الإتقان ج ١٧٣/٢.

الأمم بالعرب أنفسهم ، أفقدهم تلك الأصالة في النطق الصائب ، والقراءة القويمة ، والإعراب الصحيح ، مما دفع الغيورين على سلامة القرآن ، أن يجيزوا(١) شكل المصحف .

٢ - ومن توقف ، أو كره النقط ، أدرك أن تجويز النقط والشكل في المصاحف قد يؤدي إلى عدم التمييز بين الأحرف القرآنية وغير القرآنية ، مما قد يفضي إلى التحريف وعدم تمييز الناس بينها فطلبوا تجريد المصحف مما ليس بقرآن كالنقط والتعشير ونحوها .

٣ ـ ومن فصل ، فقد أجاز النقط للتعليم ، حياطة للقرآن وحفظاً
 من اللحن ، ومنعها عن المصاحف الأم للاحتفاظ بالنسخ الأصلية .

كما أن من أجاز فقد طلب تحبير الشكل والإعجام بلون حبر يغاير لون حبر الخط القرآني في المصحف .

وهكذا يتجلى لنا حرص الانجاهات كافة ، والغيرة على صيانة القرآن العزيـز . وإنما كـان الاختلاف : في السبـل المؤدية إلى تحقيق هذا الهدف المشترك وفقاً لمقتضيات الظروف ، وزوايا النظر والتفكير .

وحين زالت المخاوف من اختلاط الشكل والإعجام بالحروف القرآنية ، بزوال مبرراتها ، لم يبق للمعارضة وجود يذكر ، قال أبو عمرو الداني : ثم أطبق المسلمون في ذلك في سائر الأفاق على جواز ذلك في الأمهات وغيرها . فلقد تنوعت لهجات ولغات المسلمين ، فصار شكل القرآن وإعجامه من الأهمية بمكان لبيان هيأة المقروء .

إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون والحمد للَّه رب العالمين

<sup>(</sup>١) وأعمل مما يؤيدنا فيما ذهبنا إليه من تحليل أن ابن سيرين وغيره مانعوا من نقط المصحف وطلبوا تجريده منها ، ثم إنهم قالوا لا بأس بها وقرأوا في مصاحف منقطة . انظر الروايات : كتاب المصاحف ، ص ١٤١ وما بعدها .

### المصادر والمراجع

#### المصادر

- ١- ابن عباس : عبد الله (ت ٦٨ هـ)
   تنوير المقباس ، مطبوع هامش الدر المنثور للسيوطي ، (طهران ۱۳۷۷ هـ) .
- ٢ ابن الكلبي : هشام بن مُعَمِّمَةُ بن العَمَّائِب (ت ٢٠٤ هـ) .
   كتاب الأصنام ، تحقيق أحمـد زكي ، نسخة مصورة عن طبعة دار الكتب ، سنـة ١٣٨٤ هـ الكتب ، سنـة ١٣٨٤ هـ الكتب ، سنـة ١٣٨٤ هـ الكتب ، سنـة ١٩٨٥ م (القـاهـرة ١٣٨٤ هـ الكتب ، سنـة ١٩٨٥ م) .
- ٣ ـ الفرّاء : يحيى بن زياد (ت ٢٠٧ هـ) .
   معاني القرآن ، الـدار المصرية للتأليف والترجمة ، (القاهرة 1977 م) .
- ٤ ـ ابن هشام : عبد الملك (ت ٢١٨ هـ) .
   السيرة النبوية ، تح/السقا والأبياري وشلبي ، (القاهرة ١٣٥٥ هـ ـ
   ١٩٣٦ م) .
  - ۵ اليعقوبي : : أحمد بن أبي يعقوب ، (ت بعد ۲۹۲ هـ) .

- تاريخ اليعقوبي ، (النجف ١٣٨٤ هـ ـ ١٩٦٤ م) .
- ٦- الطبري: محمد بن جرير(ت ٣١٠ هـ).
   تاريخ الرسل والملوك، (القاهرة ١٩٣٨ م).
   جامع البيان عن تأويل آي القرآن، (القاهرة ١٣٧٣ هـ).
- ٧- السجستاني : عبد الله بن أبي داود ، (ت ٣١٦ هـ) .
   كتاب المصاحف ، تصحيح د . آرثر جفري . ط/الأولى (القاهرة ١٣٥٥هــ ١٩٣٦ م) .
  - ٨ ـ الأصبهاني : علي بن الحسين ، (ت ٣٥٦ هـ) .
     كتاب الأغاني ، (القاهرة ١٣٨٣ هـ ـ ١٩٦٣ م) .
  - ٩ ـ الصدوق : محمد بن علي القمي ، (ت ٣٨١ هـ) .
     الخصال ، (طهران ١٣٢٠ هـ) .
     التوحيد ، (طهران ١٣٧٥ هـ)
- ١٠ الباقلاني : محمد بن الطبيب ، (ت ٤٠٣ هـ) .
   إعجاز القرآن ، مطبوع حاشية الإتقان للسيوطي ، (القاهرة ١٩٦٣ م) .
   ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ م) وطبعة أخرى مستقلة ، (القاهرة ١٩٦٣ م) .
- ١١ الشريف الرضي: محمد بن أبي أحمد الحسين بن مسوسى ،
   (ت ٤٠٦ هـ).
   تلخيص البيان في مجازات القرآن ، (بغداد ١٣٧٥ هـ ـ
   ١٩٥٥ م).
  - ١٢ المفيد : محمد بن محمد بن النعمان العكبري ، (ت ٤١٣ هـ) .
     الإرشاد ، (النجف الأشرف ١٣٨١ هـ ١٩٦٢ م) .
    - ١٣ ـ القيسي : مكي بن أبي طالب حموش ، (ت ٤٣٧ هـ) .
       الإبانة عن معاني القراءات ، (القاهرة ١٣٧٩ هـ ـ ١٩٦٠ م) .
      - ١٤ ابن حزم : علي بن أحمد ، (ت ٤٥٦ هـ) .

- معجم فقه ابن حزم الظاهري ، (دمشق ١٣٨٥ هـ ١٩٦٦ م) .
- ١٥ ـ النيسابوري: علي بن أحمد الواحدي، (ت ٤٦٨ هـ).
   أسباب النزول، ط ١، (١٣٧٩ هـ ١٩٥٩ م)، (القاهرة ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م).
  - ١٦ ـ الراغب : الحسين بن محمد بن المفضل ، (ت ٥٠٢ هـ) .
     المفردات في غريب القرآن ، (طهران لا . ت.) .
- ١٧ ـ السطبسرسي: الفضل بن الحسن، (ت ٥٤٨ هـ، ٥٥٢ هـ، ١٧ هـ) .
  - أعلام الورى بأعلام الهدى ، (طهران ١٣٣٨ هـ) . مجمع البيان في تفسير القرآن ، (طهران ١٣٨٢ هـ) .
- ١٨ ـ ابن الــزملكاني: عبــد الـواحــد بن عبـد الكــريم الأنصاري،
   (ت ٢٥١هـ).
   التبيــان في علم البيان المــطلع على إعجـاز القــرآن، (بغــداد ١٣٨٣ هـــ ١٩٦٤ م) تقدر من المحمد المحمد
- ١٩ ـ ابن منسطور : جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم ،
   (ت ٧١١ هـ) .
   لسان العرب : الطبعة الأولى (مصر لا. ت.) .
- ۲۰ ـ العلوي اليمني: يحيى بن حموزة بن علي بن إبراهيم، (ت ٧٤٩هـ).
- الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقـائق الإعجاز ، (القـاهرة ١٣٣٢ هـ- ١٩١٤ م) .
- ٢١ ـ ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل ، (ت ٧٧٤ هـ).
   تفسير القرآن العظيم ، (القاهرة لا. ت.).
   فضائل القرآن ، مطبوع مع الكتاب السابق في الجنزء الرابع ، تمّ

تأليفه سنة ٧٥٩ هـ .

- ۲۲ ـ الزركشي : محمد بن عبد الله ، (ت ۷۹۶ هـ) .
   البرهان في علوم القرآن ، ط ۱ ، (۱۳۷٦ هـ ـ ۱۹۵۷ م) .
  - ۲۳ ـ الجرجاني : علي بن محمد بن علي ، (ت ٨١٦ هـ) .
     التعريفات ، (القاهرة ١٣٥٧ هـ ـ ١٩٣٨ م) .
- ٢٤ ـ القلقشندي : أحمد بن علي ، (ت ٨٢١ هـ) .
   صبح الأعشى في صناعة الإنشا ، مصورة ، (١٣٨٣ هـ ـ
   ١٩٦٣ م) .
- ٢٥ ـ السيوطي : عبد الرّحمٰن بن أبي بكر ، (ت ٩١١ هـ) .
   معترك الأقران في إعجاز القرآن ، (دار الفكر العربي ـ ١٩٦٩ م) .
   الإتقان في علوم القرآن ، (القاهرة ١٣٧٠ هـ ـ ١٩٥١ م) .
- ٢٦ القسطلاني: أحمد بن محمد المصري الشافعي ،
   (ت ٩٢٣ هـ) .
   لطائف الإشارات لفنون القراءات (القاهرة ١٣٩٢ هـ ١٩٧٢ م) .
- ۲۷ ـ الجزائري : الشيخ أحمد (ت ۱۱۵۱ هـ) . قـلائد الـدرر في بيان آيـات الأحكـام بـالأثـر (النجف ۱۳۸۳ هـ ـ ۱۹۲۳ م) .
  - ٢٨ الزبيدي : محمد مرتضى الحسيني ، (ت ١٢٠٥ هـ) .
     تاج العروس : (الكويت ١٣٨٥ هـ ١٩٦٥ م) .
    - ٢٩ ـ الصدر : حسن بن الهادي ، (ت ١٣١٢ هـ) .
       تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام ، (بغداد ١٩٥١ م) .
- ٣٠ آل الشيخ صاحب الجواهر: الشيخ محسن ، (ت ١٣٥٥ هـ).
   الفرائد الغوالي على شواهد الأمالي للسيد المرتضى ، (مطبعة الأداب ، النجف لا. ت.).
  - ٣١ ـ الزنجاني: أبو عبد الله بن الميرزا نصر الله ، (ت ١٣٦٠ هـ) . تاريخ القرآن ط/٣ ، (بيروت ١٣٨٨ هـ ـ ١٩٦٩ م) .

#### المراجع

- ٣٢ ـ أبو رية : محمود ، قصة الحديث النبوي ، (القاهرة ١٩٦٩ م) .
  - ٣٣ ـ بسيوني: الدكتور إبراهيم ، البسملة ، (القاهرة ١٩٧٢ م) .
- ٣٤ الجارم: محمد نعمان، أديان العرب في الجاهلية، (القاهرة 1977 م).
- ٣٥ ـ زكريا : مهندس زكريا هاشم ، فضل الحضارة الإسلامية والعربية على العالم ، (القاهرة ـ ١٩٧٠ م) .
- ٣٦ ـ حقي : إحسان ، منوسمرتي (كتاب الهندوس المقدس) ، (دار اليقظة لا. ت.) .
  - ٣٧ ـ حسن : حسن إبراهيم ، تاريخ الإسلام ، (القاهرة ١٩٦٤ م) .
- ٣٨ ـ حسن : علي إبراهيم : التاريخ الإسلامي العام ، (القاهرة ١٩٦٣ م) .
- ٣٩ ـ الحسني : عبد الرزاق ، الصّتَّابِئُونَ في حاضرهم ومـاضيهم (لبنان 1٣٩ هـ ـ ١٩٧٠ م) .
  - ٤٠ ـ هيكل : محمد حسنين ، حياة محمد ، (القاهرة ١٩٦٥ م) .
- ٤١ ـ الطباطبائي : محمد حسين ، الميزان في تفسير القرآن ، (طهران ـ بلا. ت.) .
- ٤٢ كحالة : عمر رضا ، العالم الإسلامي ، (دمشق ١٣٧٧ هـ ١٩٥٨ م) .
- ٤٣ ـ موسكاتي: سبتينو، الحضارات السامية القديمة، تبر: السيد يعقوب بكر (القاهرة لا. ت.).
  - ٤٤ ـ نبي : مالك ، الظاهرة القرآنية ، ط/٢ ، (١٩٦١ م) .

- عبد الرزاق ، الله والعلم الحديث ، (القاهرة ١٣٧٦ هـ- ١٩٥٧ م) .
- 27 ـ سوسة : الدكتور أحمد ، العرب واليه ود في التاريخ ، (بغداد 1997 هـ ١٩٧٢ م) .
- ٤٧ ـ عودة : عبد القادر ، التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي ط/٢ ، (القاهرة ١٣٧٨ هـ ١٩٥٩ م) . الكتاب السابق ، تعليق المرحوم السيد إسماعيل الصدر (النجف ١٣٨٩ هـ ١٩٧٠ م) .
- ٤٨ ـ الفندي: الدكتور محمد جمال الدين ، روائع الإعجاز في القرآن
   الكريم (القاهرة ١٣٨٩ هـ ـ ١٩٦٩ م) .
  - ٤٩ ـ فروا : م. غود ، النظم الإسلامية (بيروت ١٩٦١ م) .
- ٠٥ ـ الخوثي : الإمام السيد أبو القاسم ، البيان في تفسير القرآن
   (النجف ١٣٨٥ هـ ـ ١٩٦٦م)
- ١٥ ـ الخشاب : الدكتوب أحمد الاجتماع الديني ط٣٠ ، (القاهرة ١٩٧٠ م) .
  - ٢٥ ـ قطب : سيد ، التصوير الفني في القرآن ، (القاهرة ١٩٦٣ م) .
- ٣٥ ـ شاهين : الدكتور عبد الصبور ، تاريخ القرآن (القاهرة ١٩٦٦ ـ ١٩٦٧ م) .



| نمحة | الصة        | الموضوع                            |
|------|-------------|------------------------------------|
| ٦.   |             | الإهــداء                          |
| ٧.   |             | المقدمية                           |
| 11   |             | الفصل الأول : تعريف علوم القرآن    |
| ۱۳   | نى التركيبي | المبحث الأول: علوم القرآن بالمع    |
| ۱۳   |             | المطلب الأول : العلم لغة واصطا     |
| ١٤   | للاحأ       | المطلب الثاني: القرآن لغة واصط     |
| ١٨.  | ي الإفرادي  | المبحث الثاني : علوم القرآن بالمعن |
| 19   | آن          | المطلب الأول: أمثلة على علوم القر  |
| 19   |             | ١ ـ علم التفسير١                   |
| 19   |             | ٢ ـ علم آيات الأحكام               |
| ۲٠   |             | ٣ ـ علم الإعجاز٣                   |
| ۲٠   |             | ٤ ـ علم المكي والمدني              |
| ۲,   |             | ه ـ علم أسباب النزول ً             |
| 11   |             | ٦ ـ علم الناسخ والمنسوخ            |
| 27   |             | ٧ ـ علم المحكم والمتشابه           |
| 22   |             | ٨ ـ علم الإعراب وعلم البلاغة .     |
| ۲۳   |             | ٩ ـ علم الرسم القرآني              |
| 24   |             | ١٠ _ علم القراءات                  |

| 40 | المطلب الثاني: لمحة تاريخية عن علوم القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٧ | الفصل الثاني: القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٩ | المبحث الأوّل: أسماء القرآن ومناسباتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٧ | المبحث الثاني: إعجاز القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٨ | المطلب الأوَّل: المعجزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٠ | المطلب الثاني: الحاجة إلى المعجزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥١ | أ ـ حاجة النبي إلى المعجزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٥ | ـ حاجة الناس إلى المعجزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲٥ | المطلب الثالث: القرآن المعجزة الكبرى الخالدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٤ | المطلب الرابع: التحدي في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٥ | الصورة الأولَىٰ : موضوع التحدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٥ | الصورة الثانية : جهة التحدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٧ | المطلب الخامس : وجوه الإعجاز في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٨ | ١ ـ بلاغة القرآن وفصاحته كلم المساحة ا |
| ٦٢ | ۲ ـ المعارف القرآنية ترتيب ويروس وي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٦٥ | ٣ ـ استقامة بيان القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77 | ٤ ـ تشريعات القرآن ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 79 | ٥ ـ قصص القرآن وأنباؤه الغيبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۷١ | ٦ ــ الإشارات العلمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٧٤ | المبحث الثالث: القرآن الهداية المثلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٩ | المبحث الرابع : أثر القرآن في تحرير العقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸. | المطلب الأوّل: الوضع العالمي قبل الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۲ | المطلب الثاني : الوضع العربي قبل الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸٧ | المطلب الثالث: طبيعة التحرير القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۸٧ | أ ـ دور القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸٩ | ب ـ أقوال علماء العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| 97  | المطلب الرابع: أسس القرآن في التحرير               |
|-----|----------------------------------------------------|
| 97  | أ ـ العقــل                                        |
| 94  | ب ـ بشرية محمد                                     |
| 9 8 | جــ الأسلوب البرهاني                               |
| 97  | المبحث الخامس: دعوة القرآن إلى التفكير             |
| 97  | أُولًا : التفكير في الخلق                          |
| 97  | ثانياً : التفكير في مبدأ الإنسان ومعاده            |
| 94  | ثالثاً : التفكير في العلوم الكونية والإنسانية      |
| 9.4 | رابعاً : التفكير في أحداث التاريخ                  |
| 99  | المبحث السادس: ملامح الأمة الإسلامية               |
| ١   | أ_عقيدتها                                          |
| 1   | ١ ـ في المستوى النظري١                             |
| ١   | ۲ ـ في مستوى التطبيق                               |
| 1.1 | ب ـ معاملاتها                                      |
| 1.1 | ١ ـ في المستوى النظري١                             |
| 1.4 | ۲ ـ في مستوى التطبيق تنجير المناس المساوي          |
| 1.4 | جـــ أخــ لاقهـــا                                 |
| 1.4 | ١ ـ في المستوى النظري                              |
| ۱۰٤ | ٢ ـ في مستوى التطبيق٢                              |
| 1.4 | الفصل الثالث: تنزيل القرآن الكريم                  |
| 1.9 | المبحث الأوّل: نزول القرآن وتنزيله، تنزّلات القرآن |
| 117 | المبحث الثاني: كيفيات الوحي                        |
| 118 | المبحث الثالث: أول ما نزل من القرآن وآخره          |
| 117 | المبحث الرابع: التدرج في تنزيل القرآن              |
|     | المطلب الأول: أثر تدرج تنزيل القرآن في نشر الدعوة  |
| 117 | الإسلامية                                          |

| 114 | الأول : التدرج في موضوع الدعوة                         |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ۱۱۸ | الثاني : التدرج في نشر الدعوة                          |
| ۱۱۸ | الثالث: التدرَّج في الأساليب                           |
| 119 | المطلب الثاني: حَكِمُ تدرج تنزيل القرآن                |
| 17. | أُولاً : حَكُم تَخْصُّ الرسول (ص)                      |
| ١٢٠ | ١ ـ إظهار عظمة الرسول (ص)١                             |
| ١٢٠ | ٢ ـ تثبيت فؤاد الرسول (ص)                              |
| 171 | ٣ ـ تيسير حفظ القرآن٣                                  |
| ۱۲۳ | ثانياً : حكم تخصُّ القرآن الكريم                       |
| ۱۲۳ | ١ ـ بيان إعجازه١                                       |
| ۱۲۳ | ٢ ـ بيان الميزة العملية للقرآن٢                        |
| 371 | ٣ ـ أولوية الوحي                                       |
| 371 | ٤ _ التدرج التشريعي                                    |
| 170 | ثالثاً : حكم تخصُّ الناس                               |
| 170 | ١ - فوة الإلزام والإفلاع١                              |
| 171 | ٢ ـ ربط المسلمين بالمصيدر التشريعي                     |
| 177 | ٣ ـ دفع الضيق والحرج التشريعي٣                         |
| 177 | المبحث الخامس: أسباب النزول                            |
| ١٢٧ | المطلب الأوّل: معنى سبب النزول                         |
| ۱۳۰ | المطلب الثاني: أهمية معرفة سبب النزول                  |
|     | المطلب الثالث : تعدد الأسباب والنازل واحد وتعدد النازل |
| ١٣٣ | والسبب واحد                                            |
| 150 | المطلب الرابع: العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب       |
| ١٣٩ | الفصل الرابع: المكي والمدني                            |
| ١٤١ | المبحث الأوّل: معرفة المكي والمدني                     |
|     | المبحث الأوّل: معرفة المكي والمدني                     |
|     | <b>→</b>                                               |

| المطلب الثاني: أسس التمييز بين المكي والمدني ١٤٣       |
|--------------------------------------------------------|
| المبحث الثاني : خصائص المكي والمدني ١٤٦                |
| الفصل الخامس: جمع القرآن وتدوينه١٥١                    |
| المبحث الأوّل: جمع القرآن وتدوينه في عهد رسمول         |
| الله (ص)                                               |
| المطلب الأوّل: معاني جمع القرآن وأدواته ١٥٣            |
| المطلب الثاني: استظهار القرآن في عهد رسول الله (ص) ١٥٥ |
| المطلب الثالث : تدوين القرآن في عهد رسول الله (ص) ١٦٠  |
| المبحث الثاني: جمع القرآن وتوحيد المصاحف في عهد        |
| الخلفاء                                                |
| المطلب الأول: جعل القرآن مصحفاً١٦٥                     |
| المطلب الثاني: توحيّد المصاحف١٦٧                       |
| المطلب الثالث: المصاحف العثمانية ومصيرها ١٦٩           |
| الفصل السادس: سورة القرآن وآياته ١٧٣                   |
| المبحث الأوّل: السورة والآية: تعسريقهما ـ معسرفتهما ـ  |
| ترتيبهما ١٧٥                                           |
| المطلب الأوّل: تعريف السورة والآية ١٧٥                 |
| المطلب الثاني : معرفة السورة والآية ١٧٦                |
| المطلب الثالث : تريب الآيات والسور١٧٧                  |
| المبحث الثاني: حكمة جعل القرآن سوراً١٨٠                |
| ١ ـ التعجيز                                            |
| ٢ ـ التيسيس ٢ التيسيس                                  |
| ٣ ـ التشويــق ١٨٢                                      |
| ٤ ـ التبويب ١٨٢                                        |
| المبحث الثالث: أسماء السور وتقسيمها                    |

| ۱۸۳   | ١ ـ أسماء السور                              |
|-------|----------------------------------------------|
| ۱۸٤   | ٢ ـ تقسيم السور                              |
| ۱۸۰   | ٣ ـ عدد سُور القرآن وآياته وحروفه٣           |
| ۱۸۷   | فصل السابع: شكل القرآن واعجامه               |
| ۱۸۹   | المبحث الأول: معنى الشكل والاعجام            |
| 19.   | المبحث الثاني: تاريخ شكل القرآن واعجامه      |
| 197   | المبحث الثالث : الأراء في شكل القرآن واعجامه |
| 190   | المصادر والمراجع                             |
| 7 • 1 | ثبت الكتاب                                   |



